
 

КЫРГЫЗ РЕСПУБЛИКАСЫНЫН ИЛИМ,  

ЖОГОРКУ БИЛИМ БЕРҮҮ ЖАНА ИННОВАЦИЯЛАР 

МИНИСТРЛИГИ 

Ж.БАЛАСАГЫН АТЫНДАГЫ  

КЫРГЫЗ УЛУТТУК УНИВЕРСИТЕТИ 

 

 

 

 

 

КЫРГЫЗСТАНДА СОЦИАЛДЫК ЖАНА  

ГУМАНИТАРДЫК ИЛИМДЕРДИН АБАЛЫ 

ЖАНА ӨНҮГҮҮСҮ 

 

 

СОСТОЯНИЕ И РАЗВИТИЕ  

СОЦИАЛЬНО-ГУМАНИТАРНЫХ НАУК  

В КЫРГЫЗСТАНЕ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

БИШКЕК 2025 



 

УДК 001(575.2) 

ББК 60 (5Кир) 

К 97 

Басмага Жусуп Баласагын атындагы Кыргыз улуттук университетинин 

Илимий-техникалык кеңешинин жана КУУнун 100 жылдык мааракесине ка-

рата китеп чыгаруу боюнча комиссиянын чечими менен сунушталды. 

Педагогика илимдеринин доктору Ж. Баласагын атындагы КУУнун 

профессору Н.А. Асипованын редакторлугу астында даярдалды 

Рецензенттер: Педагогика илимдеринин доктору, К. Карасаев 

атындагы БГУнун педагогика факультетинин де-

каны, профессор Мураталиева М.А.  

Тарых илимдеринин доктору, КББАнын профессору 

Иманкулов М.И. 

К 97 Кыргызстанда социалдык жана гуманитардык илимдердин абалы жана 

өнүгүүсү/ Состояние и развитие социально-гуманитарных наук в кыр-

гызстане. – Б:2025.- 256 б.  

ISBN 978-9967-32-580-7 

Кыргызстанда социалдык жана гуманитардык илимдердин абалы 

жана өнүгүүсү аттуу монография Ж. Баласагын атындагы Кыргыз улуттук 

университеттин социалдык-гуманитардык илимдер институтунун жамааты 

тарабынан даярдалган. Монографияда окумуштуу окутуучулардын филосо-

фия, психология, педагогика, дин таануу, социология илимдеринин учурдагы 

абалына жана кыскача тарыхына байланыштуу орчундуу маселелер жана или-

мий маалыматтар орун алган. Монографияда камтылган маалыматтар социал-

дык жана гуманитардык илимдер жаатында эмгектенген илимпоздор, аспи-

ранттар ж.б. илимге кызыккандар үчүн баалуу кайнак болуп эсептелет.   

Монография «Состояние и развитие социальных и гуманитарных наук 

в Кыргызстане» подготовлена коллективом Института социально-гуманитар-

ных наук Кыргызского национального университета имени Ж. Баласагына. 

Монография содержит важные вопросы и научные сведения, касающиеся сов-

ременного состояния и краткой истории педагогики, философии, психологии, 

религиоведения и социологии в КНУ. Информации, содержащиеся в моног-

рафии, предоставляют ценный ресурс для ученых, аспирантов и всех тех, кто 

интересуется общественными и гуманитарными науками. 

 

ISBN 978-9967-32-580-7 УДК 001(575.2) 

ББК 60 (5Кир) 
©С. Ж. Баласагын атындагы КУУ,  

2025  



3 
 

МАЗМУНУ 
 

КИРИШ СӨЗ ................................................................................................ 5 

Камчыбек уулу Мырзабек .......................................................................... 8 

Ж. БАЛАСАГЫН АТЫНДАГЫ КЫРГЫЗ УЛУТТУК 

УНИВЕРСИТЕТИНДЕГИ СОЦИАЛДЫК-ГУМАНИТАРДЫК 

ИЛИМДЕР ИНСТИТУТУНУН КЫСКАЧА ТАРЫХЫ ....................... 8 

Асипова Нурбубу Асаналиева .................................................................. 35 

Карабалаева Гуьмира Таштановна ........................................................... 35 

Баялиева Айсулу Суютбековна ................................................................ 35 

ФОРМИРОВАНИЕ ПЕДАГОГИЧЕСКОЙ НАУКИ В 

КЫРГЫЗСТАНЕ И ЕЕ СОВРЕМЕННОЕ СОСТОЯНИЕ .................. 35 

Осмонова Динара Аскарбековна ............................................................ 104 

КЫРГЫЗСТАНДАГЫ ЖОГОРКУ ОКУУ ЖАЙЛАРЫНДАГЫ «ДИН 

ТААНУУ» БОЮНЧА БИЛИМ БЕРҮҮ: ТАРЫХЫ ЖАНА АЗЫРКЫ 

АБАЛЫ ................................................................................................. 104 

Жусубалиев Абдикаим Рысбаевич ........................................................ 122 

Малтабаров Бакытбек Амирович ......................................................... 1229 

СОЦИОЛОГИЯ ЖАНА СОЦИАЛДЫК ИШТЕР КАФЕДРАСЫ: 

АЗЫРКЫ АБАЛЫ ЖАНА КЕЛЕЧЕКТЕГИ ӨНҮГҮШҮ ................ 122 

Бөкөшов Ж. ............................................................................................ 1528 

ГУМАНИТАРДЫК БИЛИМ: КЕЛЕЧЕК ТЕМАСЫ ........................ 152 

Бекбоев Аскарбек Абдыкадырович ....................................................... 165 

Алымкулов Замирбек Аманбекович ...................................................... 165 

КЫРГЫЗ ФИЛОСОФИЯ ТАРЫХЫН ИЗИЛДӨӨНҮН  

МЕТОДОЛОГИЯЛЫК СЕГМЕНТТЕРИ ........................................... 165 

Нусупов Чолпонбек Токбаевич .........................................................191200 

ФИЛОСОФСКО-ЭТИЧЕСКОЕ И ИСТОРИЧЕСКОЕ 

ОСМЫСЛЕНИЕ СУЩНОСТИ НАЦИОНАЛ-НИГИЛИЗМА В 

КЫРГЫЗСКОМ ОБЩЕСТВЕ ............................................................. 200 

Иманкожоев Таалайбек Асанович ....................................................... 2256 

БАЙЫРКЫ КЫРГЫЗДАРДЫН ДҮЙНӨ ТААНЫМЫНДАРЫ 

МИФОЛОГИЯ ДҮЙНӨНҮ ӨЗДӨШТҮРҮҮНҮН ЫКМАСЫ  



4 
 

КАТАРЫ ЖАНА КЫРГЫЗ МИФТЕРИНДЕГИ  

КОСМОГОНИЯЛЫК ТҮШҮНҮКТӨР .............................................. 225 

Апсаматова Эльвира Джумабековна, ................................................... 2402 

Байбосунова Гулзат Усонбековна, ....................................................... 2402 

ФИЛОСОФИЯ НАЦИОНАЛЬНОГО ДУХА  В КОНТЕКСТЕ 

ГЛОБАЛЬНЫХ ВЫЗОВОВ .............................................................. 2402 

КОРУТУНДУ ..................................................................................... 2537 

 

  



5 
 

КИРИШ СӨЗ 

Урматтуу окурмандар! Сиздерге сунушталып жаткан «Кыргыз-

стандагы социалдык-гуманитардык илимдердин абалы жана өнү-

гүүсү» аттуу монография Ж. Баласагын атындагы Кыргыз улуттук 

университетинин Социалдык-гуманитардык илимдер институтунун 

(СГИИ) профессордук-окутуучулар курамы тарабынан, Кыргыз или-

минин флагманы болуп эсептелген Улуттук университеттин 100 жыл-

дык мааракесине карата даярдалган илимий эмгек болуп саналат. 

Адатта, илимий монография бир автордун белгилүү бир темага 

байланыштуу изилдөөсүнүн объектин, предметин, максатын, изилдөө 

стратегиясын, ишке ашыруу жолдорун жана алынган натыйжаларын 

камтыйт. Бул монография салттуу форматтан айырмаланып, Ж. Бала-

сагын атындагы КУУнун СГИИ профессордук-окутуучулук курамы 

тарабынан коомдук-гуманитардык илимдердин учурдагы абалын, 

кыскача жаралыш тарыхын жана келечектеги өнүгүү тенденцияларын 

камтыган жамааттык илимий эмгек түрүндө даярдалды. 

Монографияда философия, педагогика, дин таануу, социология 

сыяктуу коомдук жана гуманитардык илимдердин учурдагы абалы, 

актуалдуу маселелери боюнча жүргүзүлгөн илимий изилдөөлөрдүн 

натыйжалары чагылдырылган. Тактап айтканда, төмөнкү маселелер 

камтылган: Ж. Баласагын атындагы КУУдагы социалдык-гуманитар-

дык илимдер институтунун кыскача тарыхы (Камчыбек уулу М.); 

Кыргызстандагы педагогика илиминин калыптанышы жана анын өнү-

гүү тарыхы (Асипова Н.А., Карабалаева Г.Т., Баялиева А.С.); Кыргыз-

стандагы жогорку окуу жайларында дин таануу боюнча билим бе-

рүүнүн азыркы абалы жана өнүгүү тарыхы (Осмонова Д.А.); Жусуба-

лиев А.Р., Малтабаров Б.А. Социология жана социалдык иштер кафед-

расы: азыркы абалы жана келечектеги өнүгүшү; Кыргыз философия-

сынын өнүгүүсүнүн методологиялык аспектилери (Бекбоев А.А., 

Алымкулов З.А.); Гуманитардык илимдердин футурологиялык аспек-

тилери (Бокошев Ж.); Кыргыз коомундагы улуттук нигилизмдин фи-

лософиялык маңызы, этикалык жана тарыхый аспектилери 

(Нусупов Ч.Т.); Ааламдашуу чакырыктары контекстинде улуттук рух 

философиясы (Апсаматова Э.Дж., Байбосунова Г.У.) 



6 
 

Монографиянын концепциясы: Кыргызстандагы социалдык-

гуманитардык илимдердин учурдагы абалын жана алардын тарыхый 

өнүгүшүнө кыскача көз караш.  

Монографиянын максаты – Кыргыз Республикасынын 100 

жылдыгын жана Ж. Баласагын атындагы Кыргыз улуттук университе-

тинин 100 жылдык мааракесин утурлай, өлкөдөгү коомдук жана гума-

нитардык илимдердин абалына илимий сереп салуу, алардын өнү-

гүүсүндөгү негизги көйгөйлөрдү ачыктоо менен бул багыттагы илим 

жана билим берүүнүн келечектеги стратегияларын аныктоо. Ошону 

менен бирге аталган тармактарда билим алып жаткан студенттердин, 

болочок адистердин теориялык жана практикалык даярдыгына салым 

кошуу.  

Монография авторлор курамы тарабынан жазылганына карабас-

тан, анын мазмуну логикалык жактан ырааттуу берилип, актуалдуу 

маселелер терең талдоого алынган жана илимий жактан негизделген. 

Бул эмгек социалдык-гуманитардык илимдердин заманбап проблема-

ларын изилдөөгө жаңыча илимий көз караштан жасаган бүтүмдүү 

илимий трактат.  

Монографиянын ар бир бөлүмү авторлордун көп жылдык или-

мий-педагогикалык тажрыйбаларына, жеке изилдөөлөрүнө жана тео-

ретикалык көз карашта рына таянуу менен даярдалган. Алар изилден-

ген маселелердин методологиялык, парадигмалдык көйгөйлөрүн, 

алардын өзгөчөлүктөрүн жана чечүү жолдорун илимий негизде тал-

доого алышкан. 

Монографиянын мазмуну төмөнкү негизги багыттарды камтыйт: 

Ж. Баласагын атындагы КУУдагы социалдык-гуманитардык илимдер 

институтунун кыскача тарыхы; Гуманитардык билим жана анын келе-

чеги; Кыргызстандагы педагогика илиминин калыптанышы жана 

анын азыркы абалы; Кыргызстандагы жогорку окуу жайларында дин 

таануу боюнча билим берүү: тарых жана азыркы абалы; Кыргыз фи-

лософиясынын өнүгүүсүнүн методологиялык аспектилери; Кыргыз 

коомундагы улуттук нигилизмдин философиялык, этикалык жана та-

рыхый талдоосу; Глобалдашуунун чакырыктары контекстинде улут-



7 
 

тук рух философиясы жөнүндө маалыматтар логикалык ырааттуу су-

нушталып, заманбап коомдук-гуманитардык илимдердин актуалдуу 

маселелерди камтыйт. 

Монография коомдук жана гуманитардык илимдерди изилдөө ме-

нен алектенген жаш окумуштуулар, магистранттар жана аспиранттар, 

коомдук илимдер менен кызыккандар үчүн кошумча илимий булак 

болуп эсептелет.  

Монография илимпоздор, мугалимдер, изилдөөчүлөр жана сту-

денттер үчүн баалуу булак катары кызмат кылуу менен гуманитардык 

илимдердин өнүгүшүнө көмөкчү болот деп ишенебиз. 

 

Кыргыз Республикасынын билим берүүсүнө  

эмгек сиңирген кызматкер, педагогика  

илимдеринин доктору, профессор  

Асипова Н.А. 

 

  



8 
 

Камчыбек уулу Мырзабек  

псх и.д., профессор, Ж. Баласагын атындагы  

КУУнун илимий иштери боюнча проректору  

 

Ж. БАЛАСАГЫН АТЫНДАГЫ КЫРГЫЗ УЛУТТУК УНИВЕР-

СИТЕТИНДЕГИ СОЦИАЛДЫК-ГУМАНИТАРДЫК ИЛИМДЕР 

ИНСТИТУТУНУН КЫСКАЧА ТАРЫХЫ  

Социалдык – гуманитардык илимдер институтунун отуз жылдан 

ашык тарыхы бар: 1991-ж. КМУнун Окумуштуулар Кеңешинин че-

чими менен социалдык саясат факультети ачылган эле, факультеттин 

деканы болуп философия илимдеринин кандидаты, доцент Авазбек 

Намазбекович Иваков иштеген. 1991-ж. социалдык-гуманитардык 

илимдер факультети болуп өзгөрүлүп, факультеттин деканы болуп, 

философия илимдеринин кандидаты (кийинчерээк, социология илим-

деринин доктору) профессор Кубанбек Бектурганович Бектурганов 

иштеген, 1992-ж. баштап философия илимдеринин кандидаты 

(азыркы мезгилде философия илимдеринин доктору), доцент (азыркы 

мезгилде профессор) Шайлоо Бородоевна Акмолдоева иштеген. 1993-

ж. аталган факультет философия факультети болуп кайрадан түзүлүп, 

факультеттин деканы болуп, алгач, философия илимдеринин доктору 

(кийинчерээк, саясат таануу илимдеринин да доктору), профессор 

Мэлс Табалдыевич Артыкбаев, 1994-ж баштап философия илимдери-

нин доктору, профессор Асеин Исмаилович Исмаилов, 1995-ж. баш-

тап тарых илимдеринин кандидаты, доцент Жуман Бегиматович Беги-

матов, 1997-ж. баштап тарых илимдеринин кандидаты, до-

цент(азыркы мезгилде тарых илимдеринин доктору, профессор) Аа-

лыбек Акунович Акунов иштешкен. 1996- ж. 29-майда КМУУнун 

Окумуштуулар Кенешинин чечими менен «Мамлекеттик башкарууну 

жана саясат илимин стратегиялык изилдөө» окуу борбору ачылган. 

Биринчилерден болуп Кыргызстанда бул окуу борбору мамлекеттик 

кызмат жана муниципалдык башкаруу чөйрөсүндө, саясат жана со-

циалдык илимдер боюнча жогорку квалификациядагы адистерди 

даярдап баштады. 1999 – ж. 8-апрелинде КУУнун Окумуштуулар Ке-

нешинин чечими менен окуу борборун жана философия факультетин 



9 
 

бириктирип (факультеттин деканы болуп алгач философия илимдери-

нин кандидаты, доцент (азыркы мезгилде философия илимдеринин 

доктору, профессор) Анвар Хусейнович Бугазов, андан кийин эконо-

мика илимдеринин кандидаты (азыркы мезгилде экономика илимде-

ринин доктору), доцент Издевалды Искакович Искаков иштешкен. 

Ушул факультеттин негизинде “Мамлекеттик башкаруу жана социал-

дык изилдөө институту түзүлгөн (институттун директору болуп тарых 

илимдеринин доктору, профессор А.А.Акунов дайындалган). Бул 

жаны түзүлгөн институттун башкы максаты - КУУнун стратегиялык 

(программаларын) долбоорлорун ишке ашыруу жана эң бийик дең-

гээлдеги кадрларды даярдоо болуп эсептелинген. Институтка кабыл 

алуу орто билимдин негизинде төмөндөгү адистиктер боюнча жүргү-

зүлгөн: “мамлекеттик жана муниципалдык башкаруу”, “саясат таа-

нуу”, “философия”, “психология” жана “социология”, “дин таануу”. 

2000-ж. КУУнун Окумуштулар Кенешинин чечими менен институт 

(ИГУСИ) “Философия жана мамлекеттик башкаруу” факультети бо-

луп кайрадан түзүлдү, факультеттин деканы болуп, алгач, тарых илим-

деринин доктору, профессор Аалыбек Акунович Акунов, 2003-ж. 

баштап 2007-ж. чейин саясат таануу илимдеринин кандидаты, доцент 

Кундуз Жаманчаевна Базакеева иштеген. 22-июнда 2007 - ж. Ж.Бала-

сагын атындагы КУУнун Окумуштулар Кеңешинин чечими менен 

(КУУнун ректорунун буйругу №176 9.07.2007-ж.) философия жана 

мамлекеттик башкаруу факультети Социалдык – гуманитардык илим-

дер институту деген аталышта кайрадан түзүлүп, институттун дирек-

тору болуп философия илимдеринин кандидаты, доцент Нурзак Кыш-

такович Асанбеков дайындалган. 2008-ж. баштап 2010-ж. чейин инс-

титуттун директору болуп, алгач, педагогика илимдеринин доктору, 

профессор Искендер Исамидинович Исамидинов, андан кийин фи-

зика-математика илимдеринин кандидаты (азыркы мезгилде филосо-

фия илимдеринин доктору), доцент Эрмек Жолдошбекович Усекеев, 

андан кийин тарых илимдеринин доктору, профессор Аалыбек 

Акунович Акунов иштешкен.  



10 
 

2010-ж. баштап 2025-ж. чейин 

факультеттин деканы болуп, кийин 

институттун директору болуп пси-

хология илимдеринин кандидаты, 

доцент Камчыбек уулу Мырзабек 

эмгектенип келди, азыркы учурда 

институттун директору болуп со-

циология илимдеринин кандидаты, 

доцент Жусубалиев Абдыкаым 

Рысбаевич иштеп жатат. Бул атал-

ган институт 2012-ж. баштап Со-

циалдык-гуманитардык илимдер 

факультети болуп, 2023 - жылдан 

кайрадан Социалдык-гуманитардык илимдер институту болуп түзүл-

гон. 

Азыркы убакта Социалдык – гуманитардык илимдер институ-

тунда 5 кафедра: «Философия, маданияттын теориясы жана тарыхы», 

«Социология жана социалдык кызмат», «Жогорку мектептин педаго-

гикасы», «Психология», «Дин таануу жана теология» жана 

А.Табалдиев атындагы социомаданий изилдөө социологиялык Бор-

бору жогорку квалификациялуу кадрларды даярдоодо ийгиликтүү өз 

салымдарын кошуп, иштешип келүүдө. Профессордук-окутуучулар 

курамында: 12 - илимдин докторлору, 35 - илимдин кандидаттары 

жана тажрыйбалуу, дасыккан окутуучулар эмгектенишүүдө.  

 

Философия, маданияттын теориясы жана тарыхы кафедра-

сынын кыскача тарыхы 

Философия, маданияттын теориясы жана тарыхы кафедрасы 

2017-жылы философия жана илимдин методологиясы кафедрасы ме-

нен дин таануу, маданият таануу жана саясат таануу кафедраларынын 

биригүүсүнүн натыйжасында түзүлгөн. 

Философия кафедрасы – университеттин эң алгачкы бөлүмдөрү-

нүн бири. Ал 1950-ж. философия боюнча кадрларды даярдоо жана 

алардын илимий-теориялык деңгээлин жогорулатуу максатында, 

экинчиден КУУнун бардык факультеттеринде жогорку билимдүү 

адистерди даярдоодо жалпы философия курсу боюнча билим берүү 



11 
 

максатында уюштурулган. Мезгилдин талабына ылайык кафедранын 

структурасы бир катар өзгөрүүлөргө дуушар болду. Ал 1952-1970-жж. 

«философия» кафедрасы деген ат менен жашап келген. 1970-жылдар-

дан тартып ал эки кафедрага бөлүнөт: 

 «Тарыхый материализм кафедрасы» 

 «Диалектикалык материализм кафедрасы». 

1987 жылы бул эки кафедра кайрадан биригип, «философия кафед-

расы» деп аталат. Философия кафедрасын 1950-жылдардын башында 

ф.и.д., проф. М.С. Жунусов (1950-1955), ф.и.к., доц. К.М. Молдобаев 

(1955-1960), ф.и.д., проф., УИАнын корреспондент-мүчөсү А.Табалдиев 

(1960-1970жж), ф.и.д., проф. Р.О. Ачылова (тарыхый материализм каф. 

башчысы 1970-1980жж), ф.и.к., проф. С. Жумагулов (диалектикалык ма-

териализм каф. башчысы 1970-1980 жж).  

1987-2008 жылдары диалектикалык жана тарыхый материализм 

кафедралары биригип «философия кафедрасы» болуп кайрадан түзү-

лөт. Ал кафедраны ф.и.д., проф. А.И. Исмаилов жетектеген.  

2009-2016 ж.ж. бул кафедраны ф.и.д., проф. Айтбаев А.А. жетек-

теп келген. 2017-жылдан баштап философия жана илимдин методоло-

гиясы кафедрасы философия, маданияттын теориясы жана тарыхы ка-

федрасы болуп өзгөртүлгөн.  

 

Кафедра башчысы болуп 2023-жылга 

чейин философия илимдеринин доктору, 

профессор Абыкеева-Султаналиева Т.Б. 

иштеген. 

  



12 
 

2023-жылдан азыркы убакка че-

йин философия илимдеринин доктору, 

профессор Алымкулов З.А. эмгекте-

нип жатат.  

 

 

 

 

 

 

 

1979-1981-жж. Р.И. Отунбаева 

аталган кафедрада окутуучулук кыз-

матта эмгектенип, кийинчерээк 

ЮНЕСКОнун иштери боюнча СССР 

тышкы иштер министрлигинин ко-

миссиясынын төрайымы, СССР 

тышкы иштер министрлигинин колле-

гиясынын мүчөсү, Кыргыз Республи-

касынын тышкы иштер министри, 

Кыргыз Республикасынын Президенти болуп иштеген. 

Кафедра түзүлгөндөн бери 30га жакын илимдин докторлору, 

200дөн ашык илимдин кандидаттары даярдалды. 500гө жакын моног-

рафиялар жана окуу куралдар жарыяланды. 

 

Ф.и.д., проф. А.И. Исмаиловдун жетекчи-

лиги астында 5 докторлук, 15 кандидаттык 

диссертациялар корголгон. 

1987-жылдын 1991-жылга чейин марк-

систтик-лениндик философия кафедрасы түзү-

лүп, кафедра башчысы болуп философия илим-

деринин доктору, профессор А.И. Исмаилов 

иштеген. 1991-жылдын октябрынан тартып бул 

кафедра философия кафедрасы болуп өзгөр-

түлгөн. Философия кафедрасынын башчысы 



13 
 

болуп философия илимдеринин доктору, профессор А.И. Исмаилов иш-

теген. 

Философия, маданияттын теориясы жана тарыхы кафедрасын түзүү 

эки адистиктин – «Философия» жана «Маданият таануу» адистиктери-

нин негизинде ишке ашырылгандыгы көңүл бурууга татыктуу. Ушуга 

байланыштуу жаңыдан түзүлгөн философия, маданияттын теориясы 

жана тарыхы кафедрасынын курамына кийинчерээк кирген профессор-

дук-окутуучулар курамынын же тактап айтканда, маданият таануу ка-

федрасынын тарыхынын хронологиясын сунуштоону ылайык көрдүк. 

Маданият таануу кафедрасы 1992-

жылы философия кафедрасынын база-

сында түзүлгөн. Кафедранын башчысы 

доцент, философия илимдеринин канди-

даты азыркы мезгилде профессор, фило-

софия илимдеринин доктору Нусупов 

Ч.Т., андан кийин доцент, философия 

илимдеринин кандидаты, азыркы мез-

гилде профессор, философия илимдери-

нин доктору Бугазов А.Х. иштешкен, 

1997-жылдан маданият таануу кафедрасы социология кафедрасына би-

риктирилген. 2011-2015-жылдары маданият таануу кафедрасы кайрадан 

өз алдынча болуп, аны доцент, философия илимдеринин кандидаты (ки-

йинчерээк философия илимдеринин доктору) Абыкеева-Султаналиева 

Т.Б. башкарган. Кафедра түзүлгөн жылдар ичинде бир нече магистрант, 

адис-культурологдор окуусун ийгиликтуу бүтүргөн. 2014, 2015-жыл-

дарга бюджеттик негизде окууга кабыл алуу жүргүзүлгөн. 

2015-жылдын сентябрь айында Маданият таануу кафедрасы Сая-

сат таануу кафедрасы менен бириктирилип, алардын базасында Мада-

ният таануу жана саясий технологиялар кафедрасы түзүлгөн. Андан 

соң 2016-жылдын сентябрь айында Маданият таануу жана саясий тех-

нологиялар кафедрасы Дин таануу кафедрасына бириктирилип, анын 

натыйжасында жаңы дин таануу, маданият таануу жана саясат таануу 

кафедрасы түзүлгөн. Ал эми 2016-жылдын октябрь айынан баштап 

Дин таануу, маданият таануу жана саясат таануу кафедралары Фило-

софия кафедрасынын бир бөлүгү болуп калган. Ошол эле мезгилде 



14 
 

философия кафедрасы илимдин философиясы жана методологиясы 

кафедрасы болуп өзгөртүлгөн. 

Учурда философия, маданияттын теориясы жана тарыхы кафед-

расы болуп кызмат кылып келет. «Философия» багыты боюнча 13 оку-

туучу эмгектенет.  

Анын ичинде 3 профессор, 5 доцент, 4 

ага окутуучу, 1 окутуучу. Алардын ичинен 3 

философия илимдеринин доктору жана 5 фи-

лософия илимдеринин кандидаты. КР УИА-

нын корреспондент-мүчөсү, профессор, фи-

лософия илимдеринин доктору жана саясат 

таануу илимдеринин доктору 

М.Т. Артыкбаевдин илимге, билим берүүгө 

кошкон салымы зор. 

Философия, маданияттын теориясы жана тарыхы кафедрасынын 

келечеги кең деп айтсак жаңылышпайбыз. Кафедранын кызматкерле-

ринин эмгектери Москвада, Ленинградда, Тартуда жана чет өлкө-

лөрдө орус, англис, араб жана дагы башка чет тилдеринде басылып 

чыккан. Алар мамлекеттик сыйлыктарга көрсөтүлгөн. Азыркы учурда 

кафедра “Социалдык философия” жана “Таанып билүү теориясы” ба-

гыттары боюнча бакалаврларды жана магистрлерди даярдоону иш жү-

зүнө ашырууда. 

Кафедранын аспирантурасы бар. Философиянын кафедрасынын 

бүтүрүүчүлөрү ар дайым суроо талапта, алар үчүн кызматка орношуу 

кыйынчылыгынын эч кандай көйгөйү жок. 

Азыркы кезде бул кафедра – бул философиялык илимий-педаго-

гикалык кадрларды даярдоо боюнча республикадагы жападан жалгыз 

окуу-илимий борбору болуп саналат. Кафедра өзү жашап турган жыл-

дардын ичинде 1000ге жакын адамды бүтүрүп чыгарды. Алар биздин 

республиканын ЖОЖдорунда, ошондой эле техникумдарда, мектеп-

терде, мамлекеттик кызматтарда жана илимий мекемелерде, жакынкы 

жана алыскы чет өлкөлөрдүн көптөгөн ЖОЖдорунда жана мектепте-

ринде эмгектенишүүдө. 

Бүгүнкү күндө кафедра кадрларды үч адистик боюнча тереңдетип 

жана ар тараптуу даярдоону ишке ашырууда, атап айтканда: 

• “Социалдык философия”; 



15 
 

• “Онтология жана таанып билүүнүн теориясы”; 

• “Философиянын тарыхы жана тарыхтын философиясы”. 

Эгемендүүлүктүн эпкининде философия кафедрасы өлкөнүн 

башка да социалдык-гуманитардык кафедралары сыяктуу эле филосо-

фиялык кадрларды жаңы мамлекеттик стандарт жана заманбап окуу 

пландары боюнча даярдоодо.  

Философия кафедрасынын иштеп турушунун акыркы 10 жыл 

ичинде гана окутуучулар 20дан көбүрөөк жамааттык жана жекече мо-

нографияларды, 15 окуу китептерин жана окуу куралдарын, ведомст-

волор аралык жыйнактарды жарыкка чыгарышты. Кыргыз тилиндеги 

аудитория үчүн мамлекеттик тилде жазылган окуу куралдарын чыга-

руу жагы да жигердүү колго алынууда 

Ж. Баласагын атындагы КУУнун философия кафедрасы даңктуу 

тарыхка ээ. Ал өз бүтүрүүчүлөрү республиканын ЖОЖдорунун бар-

дык философия кафедраларында жана анын чегинен сырткары жак-

тарда да ийгиликтүү эмгектенип жатышкандыктары менен сыймыкта-

нат. Көптөгөн бүтүрүүчүлөрү белгилүү окумуштуулардан, көрүнүк-

түү коомдук ишмерлерден болуп калышты, алар кафедраларды, фа-

культеттерди жана республиканын ЖОЖдорун, коомдук жана илимий 

уюмдарды, мекемелерди жетектешүүдө. Кафедранын жамааты өзүнүн 

чыгармачыл ишмердүүлүгү, албан эмгеги менен өнүгүүсүнө татыктуу 

салымын кошуу үчүн бардык аракетин жасай бермекчи. 

 

Ж.Баласагын атындагы Кыргыз улуттук университетинде 

социология илиминин калыптанышы жана өнүгүшү (“Социоло-

гия жана социалдык иш” кафедрасынын тарыхы) 

Кыргызстанда социология илиминин канаттандыраарлык узак та-

рыхый салты бар, анткени, 1966-жылы СССРде эң биринчилерден бо-

луп Кыргыз мамлекеттик университетинин алдында социологиялык 

изилдөө лабораториясы уюштурулган. Ошол жылдары жаш талант-

туу окумуштуу, кийинчерээк Республиканын Илимдер Академиясы-

нын корреспондент- мүчөсү Асанбек Табалдиев ар тармактагы оку-

туучуларды жана аспиранттарды: тарыхчыларды жана филологдорду, 

экономисттерди жана математиктерди: Ч.С. Айтбаева, 

М.Т. Артыкбаев, Р.А. Ачылова, Б. Баетов, К. Бектурганов, А.Н. Ива-

ков, К. Иманканов, А. Карыпкулов, Я.А. Рисс, И.К. Кочербаева, 



16 
 

Э.С. Кульматов, Т. Маатказиев, С.С. Нурова, К. Ормокеев, В.П. Сиро-

тин, А.И. Тишин, Ш. Шакитов, Ш. Эгембердиев, Т. Эсенгельдиев, 

М. Эркебаев ж.б., социология лабораториясында илимий жолго би-

риктирген. Ушул кадамды социология илимдери боюнча 

А.Табалдиевдин мектебинин түзүлүшүнүн башталышы десек жаңы-

лышпайбыз. Алар социологиялык лабораториянын базасында коом-

догу жашоонун экономикалык жагдайлары, коомдун моралдык-нра-

валык, маданий-руханий жана үй-бүлөнүн күнүмдүк маселелери, эл 

аралык катнаштар, социалдык мобилдүүлүктүн жана коомдун социал-

дык түзүлүшүнүн өзгөрүшү сыяктуу орчундуу маселелерди социоло-

гиялык ыкмалар менен изилдеп баштаган. Изилдөөлөрдүн жыйын-

тыгы жана практикалык сунуштар Республиканын башкаруу органда-

рына багытталган атайын каттар менен жөнөтүлүп турган. 

Советтик мезгилде элдердин көпчүлүк аң-сезиминде “биримдик-

түү көп улуттуу мамлекеттин бирдей советтик элдин канатымын” де-

ген ой-пикир социалдык факт болуп эсептелген. Ал кезде социологдор 

улуттар арасындагы мамилелерди изилдеп чыгышканда бири-бирин 

түшүнбөөчү, салтын, тилин, маданиятын сактоочу жана улуттук масе-

лелер анчейин эместиги аныкталган. Тилекке каршы, азыркы учурда 

бул маселе актуалдуу бойдон калууда. Улуттар арасындагы келишпес-

тиктер суудан, жерден жана шайлоолордон ж.б. себептерден келип 

чыгууда. Бул маселелер окумуштуулар тарабынан социологиялык ык-

малар менен изилдеп чыгууга түрткү берди. ХХ к. аягында коомдук 

пикирлер боюнча профессор К. Бектурганов, менчиктештирүү масе-

лелери боюнча К. Исаев, этностук процесстер профессор 

А. Асанканов, улуттардын чыр-чатактары жана келишпестиги боюнча 

профессор А.Б. Элебаева, профессор Н.А. Өмүралиев ж.б. тарабынан 

изилденген. 

КУУда 1992-жылы социология жана диний таануу кафедрасы 

ачылган, аны К.Б. Бектурганов көп жыл бою жетектеген. Андан кийин 

ар кайсы убакыт аралыгында социология кафедрасын философия 

илимдеринин доктору, доцент А.Х. Бугазов, философия илимдеринин 

доктору, профессор А.И. Тишин кафедра башчысынын милдетин ат-

карышып, анын өсүп-өнүгүшүнө өз салымдарын кошушкан. Азыр ка-

федра “Социология жана социалдык иштер кафедрасы” деп аталып, 

аны 2015-жылдан тартып 2025-жылга чейин социология илимдеринин 



17 
 

кандидаты, доцент А.Р. Жусубалиев жетектеп келген, азыркы убакта 

кафедранын башчысы кызматын социология илимдеринин канди-

даты, доцент Б.А. Малтабаров аркалоодо.  

 
Профессор К.Б. Бектурганов жана доцент А.Р. Жусубалиев 

Социология кафедрасы аркылуу биринчилерден болуп докторлук 

диссертациялар: Нурова С.С. “Инсандын руханий дүйнөсү жана тур-

муштук образы” (Алматы, 1995-ж.), Бектурганов К.Б. “Коомдук пи-

кирди изилдөөнүн методологиялык маселелери социалдык процесс 

катарында” (Бишкек, 2006-ж.) даярдалган жана ийгиликтүү коргол-

гон.  

 
Социология жана социалдык иштер кафедрасынын өнүгүшүнө  

социология илимдеринин доктору, профессор К. Бектургановдун 

салымы чоң. 



18 
 

А.Табалдиев негиз салган бул илимий изилдөө салтын бүгүн да 

кафедра окутуучулары улантышып келишүүдө. Мисалы, социология 

илиминин кандидаттары, доценттер: С.О. Жунушова жаштардын 

иденттүүлүк маселелерин; А.Р. Жусубалиев коомдогу социалдык 

дифференциация жана консолидация, социалдык иденттүүлүк маселе-

лерин, Б.М. Кошбакова улуттук каада-салттар, алардын учурдагы өз-

гөрүшү, орду жана ролу боюнча; Ж.Э. Асангулова социологиялык 

изилдөө методдору, методологиясы маселелерин; А.А. Усубалиева 

жана А.Ш. Жолдошева жаштардын социалдашуусун; А.К. Шайыл-

даева гендер жана аялдардын учурдагы көйгөйлөрүн; А.З. Беделбаева 

учурдагы билим берүү жана анын жаңы моделдерине байланыштуу 

суроолорду, Б.Т. Матиев Кыргызстандагы корпоративдик башкаруу 

жана коомду башкаруунун актуалдуу маселелерин изилдешүүдө.  

Азыркы убакта социология кафедрасында жогорку сапаттагы 

профессордук-окутуучулук курамы болгондуктан, алар мезгилдин 

жана коомдун талаптарына жооп берген социология жана социалдык 

иштер багыттарындагы жогорку квалификациялуу заманбап адис-

терди даярдап чыгарууда. Кафедранын окутуучулары көптөгөн эл ара-

лык конференцияларга, симпозиумдарга, форумдарга жигердүү каты-

шып келишүүдө. Андан тышкары социология жана социалдык иштер 

багытында монографияларды, окуу китептерди, усулдук куралдарды 

чыгарып турушат. Алсак, профессор К. Бектургановдун: “Социоло-

гиянын негиздери. Лекциялардын курсу” (2004-ж.), “Социологияга 

киришүү” (2008-ж.), “Коомдук пикир социалдык институт катарында” 

(2009-ж.), “Социологиянын негиздери: дарстардын курсу” (2010-ж.), 

Кошбакова Б.М. - “Социология: курс лекций” (2011-ж.), Матиев Б.Т., 

Наматбекова Н.М. - Политология. Учебно-методическое пособие. 

(2016-ж.), А.Р. Жусубалиевдин: “Кыргызстан коомунун социалдык тү-

зүлүшү: эволюциясы жана азыркы абалы” (2011-ж.), “Жарандык 

иденттүүлүк жана иденттешүү” (2015-ж.), “Жаран кантип идентте-

шет?” (авторлоштор менен) - 2016-ж., Шайылдаева А.К. “Социоло-

гия” Учебно-методическое пособие (2021-ж.), ж.б. окуу куралдары 

жарык көрдү. 

Кафедрада окуунун бакалавриат, магистратура, аспирантура жана 

докторантура деңгээлдеринде күндүзгү окуу формасында иш алынып 

барылат. Ж.Баласагын атындагы КУУнун социалдык-гуманитардык 



19 
 

илимдер институтунун “Социология жана социалдык иштер” кафед-

расынын алдындагы социологиялык изилдөөлөр лабораториясы 2021-

жылы А.Табалдиев атындагы социомаданий изилдөөлөр социология-

лык борбору болуп кайрадан түзүлдү. Ушундай аракеттердин натый-

жасында социология илими Кыргызстанда окуу предмети, кесип жана 

илимдин бутагы катары калыптанып калды. 

Социология илим, практика жана билим берүү катарында Кыр-

гызстанда эң орчундуу илимдердин тармагын камтыйт. Бүгүнкү күндө 

жана келечекте кафедранын жана социологиялык борбордун ишмер-

дүүлүгү социология илими боюнча докторлук жана кандидаттык дис-

сертацияны коргоо боюнча атайын кеңештин иши менен тыгыз байла-

нышта. Мунун негизинде кафедранын сапаттык жагдайы өркүндөйт, 

жаңы муундагы социологиялык илимдердин докторлору жана канди-

даттары менен толукталат. Акыркы 3-4 жылдын ичинде эле кафедра-

нын бир катар окутуучулары (Усубалиева А.А., Жолдошева А.Ш., Бе-

делбаева А.З. ж.б.) кандидаттык диссертациясын, Жунушова С.О. док-

торлук диссертациясын ийгиликтүү коргошту. Учурда кафедрада 

10дон ашык социология боюнча илимий даражалуу окутуучулар со-

циология жана социалдык иштер багыттары боюнча жогорку квали-

фикациялуу адистерди даярдоодо эмгектенишет. Мындан тышкары 

дагы социологиялык билим алуу боюнча жаңы профилдик багыт-

тарды ачуу, ошондой эле кыргыз ти-

линде окуу-усулдук куралдарды жана 

окуу китептерин даярдоо мерчемде-

лүүдө. 

 

А.Табалдиев атындагы социомада-

ний изилдөөчү социологиялык бор-

борунун тарыхы 

А.Табалдиев атындагы социома-

даний изилдөөчү социологиялык Бор-

бору алгач Социологиялык лаборато-

рия катары 1966-жылы Советтик рес-

публикалардын ичинен биринчилер-

ден болуп Кыргыз мамлекеттик уни-
Профессор А.Табалдиев 



20 
 

верситетинде негизделген. Бул лаборатория Кыргызстандагы биринчи 

социологиялык борбор болуп калган. Социологиялык лаборатория-

нын негиздөөчүсү – философия илимдеринин доктору, профессор, 

Кыргыз ССРинин Илимдер Академиясынын корреспондент-мүчөсү, 

Кыргыз ССРинин Мамлекеттик сыйлыгынын лауреаты Табалдиев 

Асанбек Табалдиевич болгон. Ал лабораториянын алгачкы башчылы-

гына өзүнүн окуучу-шакирти, кийинки илимдин доктору, професор Р. 

Ачылованы дайындаган. 1960-70-жылдары Табалдиев Асанбек 

Табалдиевич Кыргыз мамлекеттик университетинин философия ка-

федрасына башчылык кылган. 1973-жылы А.Т. Табалдиев Кыргыз Со-

вет энциклопедиясынын башкы редакторунун биринчи орун басары, 

андан кийин башкы редактору болуп иштеген. 

Ал кездеги «хрущевдик жы-

луулук» доорун профессорлор 

С.С. Нурова жана А.Н. Иваков 

мындайча эскеришкен: «Ал жыл-

дары биздин республикабыздын 

илимий жашоосунда, алгач бир 

караганда, анчалык маанилүү 

эместей көрүнгөн окуя болуп өт-

көн эле, ал кийинчерээк бүтүндөй 

бир илимий багыттын өнүгүшү-

нүн башталышы болуп калды. 

Бул окуя – Кыргыз мамлекеттик 

университетинин философия ка-

федрасынын алдында конкреттүү-

социологиялык изилдөөлөрдүн ла-

бораториясынын ачылышы, ал убакта кафедраны анчалык деле таа-

ныла элек окумуштуу, философия илимдеринин кандидаты Асанбек 

Табалдиев жетектеп турган. Мындай профилдеги лабораториянын 

республикада биринчи болуп ачылышын илимий коомчулук айрым 

кооптонуулар менен кабылдады, себеби, социологиялык илим 1930-

40-жылдары «буржуазиялык жалган илим» эсебине киргизилгендик-

тен бүткүл өлкөдө дале болсо толугу менен акталып, жандандырыла 

элек болучу. Ушуну колго алуу ал жылдары илимий эрдикке тете иш 

Профессор Р.Ачылова 



21 
 

эле. Себеби, социологиялык изилдөөлөрдүн бөтөнчө өзгөчөлүгү бо-

луп коомдук кубулуштарды идеологиялык же дагы башка кийлиги-

шүүлөрсүз кандай болсо, так ошондогудай кылып үйрөнүү эсептели-

нет. Ошол себептүү бул илим – жетиштүү азоо, ал эми аны жактоочу-

лар, социологдор оңойчулук менен келишүүчүлүккө барбаган, кежир 

жана объективдүүлүк идеясына баш-оту менен берилген эл болушат. 

Көрүнүктүү окумуштуу-философ, социолог-практик, Кыргызстан-

дагы биринчи “талаалык” социологиялык изилдөөлөрдүн уюшту-

руучусу, философия илимдеринин доктору, Кыргыз Илимдер акаде-

миясынын корреспондент-мүчөсү, республиканын илимий коомчу-

лугу тарабынан XX кылымдын илиминдеги көрүнүктүү жетишкен-

диктери үчүн Алтын медалы менен сыйлоого талапкерликке көрсө-

түлгөн Асанбек Табалдиев так мына ушундай инсан болгон». 

Кыргызстанда 1960-1970-жылдары Кыргыз мамлекеттик универ-

ситетинин социологиялык лабораториясынын базасында “Элдин тур-

мушундагы Улуттук жана интернационалдык маселелер”, “Элдин ма-

данияты жана Сиз”, “Нике жана үй-бүлө сиздин түшүнүгүңүздө” де-

ген темаларда социологиялык изилдөөлөр жүргүзүлүп, илимий жы-

йынтыктар чыгарылган. Мындай изилдөөлөрдүн негизинде кыйла ба-

раандуу илимий эмгектер жаралган. Алсак социология илиминин ба-

шатында турган А.Табалдиевдин “Лениндин улуттук теориясы жана 

азыркы учур” (1971), “Улутум бар, уруум жок” (1970), “Гомер жана 

Гомерлер” (1970), “Дагы бир жолу Андрейчиктин улуту жөнүндө” 

(1973), “Доорубуздун достугу” (1974), “Салт жөнүндө ой” (1965), 

“Айыл маданияты жөнүндө сөз” (1966), “Сүйүүдөн турмуш жаралат” 

(1970) ж.б. эмгектери. 

Социалдык-гуманитардык илимдер институтунун социологиялык 

лабораториянын уюштурулушу, анын Борбор катары кайра түзүлүшү 

бүгүнкү күндө да эмпирикалык социологиялык изилдөөлөргө талап-

тын күчтүүлүгүн кабарлайт. Ал борборго А.Табалдиевдин атынын бе-

рилиши да мыйзам ченемдүү. Бүгүнкү күндө бул Борборду социоло-

гия багытындагы мыкты адис - С.Д. Караева жетектөөдө. А.Табалдиев 

атындагы социомаданий изилдөөчү социологиялык Борбор изилдөө-

лөрдү объективдүү, жогорку теориялык деңгээлде жүргүзүүнү эң не-

гизги милдети катары кабыл алган. ЖОЖдо рыноктук мамилелер 



22 
 

шарттарындагы билим берүүчүлүк кызматынын сапаты боюнча со-

циологиялык изилдөөлөр бөтөнчө жигердүүлүк менен жүргүзүлүүдө. 

Социологиялык Борбор ошондой эле студенттерге «Социология», 

«Социалдык иштер» багыттары боюнча социологиялык изилдөөлөрдү 

жүргүзүүнүн практикалык көндүмдөрүн үйрөтөт. Ж.Баласагын атын-

дагы КУУнун социалдык-гуманитардык илимдер институтунун 

А.Табалдиев атындагы социомаданий изилдөөчү социологиялык Бор-

бор төмөнкү багыттар боюнча колдонмолуу социологиялык изилдөө-

лөрдү жүргүзүүгө ниеттенүүдө: 1. Коомдун керектөөлөрүн канааттан-

дыруу жана өлкөнү өнүктүрүүнүн заманбап баскычынын талаптарына 

жооп берүүчү адистерди даярдоо максатында билим берүүчүлүк кыз-

мат көрсөтүүнүн сапатын жакшыртуу; 2. Кыргызстан коомунун эко-

номикалык, саясий жана руханий маселелеринин социологиялык жаг-

дайларын изилдөө; 3. Заманбап жаштардын социалдык көйгөйлөрү 

ж.б. 

 

Жогорку мектептин педагогикасы кафедрасынын тарыхы  

Жусуп Баласагын атындагы Кыргыз Улуттук Университетинин 

педагогика кафедрасы биринчи жолу Кыргыз мамлекеттик педагоги-

калык институтунун базасында 1938-жылы уюштурулган. Алгач ую-

шулган мезгилде кафедра үч гана адамдан турган: кафедра башчысы, 

педагогика илимдеринин кандидаты, доцент А.В. Валитова, кафедра 

мүчөлөрү: ага окутуучу Р.И. Валитова жана окутуучу Н.Н. Борисова. 

1951-жылы Кыргыз мамлекеттик университети болуп түзүлгөн-

дөн кийин педагогика кафедрасынын биринчи кафедра башчысы 

п.и.к., доцент Б.К. Кулдашев болгон. Андан кийин кафедра башчысы 

болуп п.и.д., профессор А.Я. Арет, п.и.к. О.К. Карабаев, СССР ПИА-

нын корреспондент- мүчөсү, п.и.д., профессор М.Р.Балтабаев (1966-

1975), п.и.к., профессор Н.И. Имаева (1975-1985); (1990-1994) п.и.д., 

профессор Н.А. Асипова (1985-1990); (1994-1996); (1998-2001), п.и.д., 

СССР ПИАнын (АПН) жана КР УИАнын академиги А.Э. Измайлов 

(1996-1998), п.и.к., доцент Т.С. Сатыбекова (2003-2006), п.и.д., про-

фессор Р.И. Курманходжаева (2006-2007), п.и.д., профессор Д.Б. Ба-

баев (2008). 2008-жылдын ноябрь айынан баштап 2016 ж. п.и.д., про-

фессор А.С. Раимкулова, 2017 жылдын 29 ноябрынан 2023 жылдын 8 

ноябрына чейин кафедранын башчысы болуп п.и.д., профессор 



23 
 

Н.А.Асипова, 2023 жылдын 9 ноябрынан азыркы учурга чейин кафед-

ранын башчысы болуп п.и.д., профессор Г.Т. Карабалаева иштөөдө. 

Ошол мезгилден бери педагогика кафедрасынын курамы сан жана 

сапаты жагынан институтта (факультетте) гана эмес, жалпы эле уни-

верситетте дагы алдынкылардан болуп эсептелинет. 

Кафедра уюшулгандан бери илимий изилдөө иштерге чоң көңүл 

бурулуп келе жатат. Мисалга алсак, педагогика кафедрасынын кол-

доосу менен 12 педагогика илимдеринин докторлору даярдалды. 

Алар: М.Я. Арет, М.Р. Балтабаев, К.А. Эмих, Н.А. Асипова, 

Г.С. Акиева, Р.И. Курманходжаева, Л.П. Мирошниченко, А.А. Алим-

беков, А.С. Раимкулова, Г.Т. Карабалаева, Р.Т. Сулайманова, 

М.А. Сатыбекова. 

Мындан тышкары төмөнкү окумуштуулар: Г.О. Норузбаева, 

З.К. Кусеинова, Н.А. Асипова, Р.Т. Сатылганова, Т.С. Сатыбекова, 

Г.С. Акиева, А. Адылбек кызы Гулназ А. Алимбеков, А.А. Аттокуров, 

Ы.Ж. Жакеева, В.П. Шапарев, А.С. Раимкулова, М.А. Новикова, 

Г.Т. Карабалаева, Р.Т. Сулайманова, К.Б. Көлбаев, А.М. Ниязова ж.б. 

кандидаттык диссертациялык иштерин коргошкон. 

Бүгүнкү күндө кафедрадагы профессорлук-окутуучулук ку-

рамдын катарында педагогика илимдеринин төрт доктору: 

 

 
Педагогика илимдеринин доктору, профессор Н.А. Асипова 



24 
 

 
Педагогика илимдеринин доктору, профессор А.С. Раимкулова 

 

 
Педагогика илимдеринин доктору, профессор Г.Т. Карабалаева 

 

 



25 
 

 
Педагогика илимдеринин доктору, профессор М.А. Сатыбекова 

 

Педагогика илимдеринин кандидаттары, доценттер 

Т.С. Сатыбекова, В.А. Нужный, А.С. Баялиева, ага окутуучулар: 

Д.Т. Калибекова, Т.М. Мусакулов, Т.К. Темиралиева, 

Д.А. Айтымбетова, С.А. Нурбекова окутуучу А.С. Аркабаева ийги-

ликтүү эмгектенишет. 

КУУдагы педагогика кафедрасында иштеген жана иштеп жаткан 

ардагерлеринен атасак, алар: п.и.к. профессор Н.И. Имаева, п.и.к. 

Г.О. Норузбаева, п.и.к. З.К. Кусеинова, п.и.к. Т.С. Сатыбекова ж. б.  

Азыркы учурда кафедранын мүчөлөрү көп баскычтуу жогорку би-

лим берүү проблемасынын үстүндө педагог-психолог профили 

боюнча бакалавр, жогорку мектептин педагогикасы жана билим берүү 

уюмдарын башкаруу боюнча магистрдик, педагогика багытында ба-

тыш моделиндеги докторантура жана салттуу педагогика илиминин 

кандидаттарын жана докторлорун даярдоо маселесин чечүү боюнча 

жигердүү иштерди алып барууда.   

Кафедранын окутуучулары төмөнкү илимий маселелердин үс-

түндө иштешүүдө: 



26 
 

1. Азыркы шартта жаштардын билим сапатын жогорулатуунун 

психологиялык-педагогикалык негиздери. Теманын жетекчиси, ка-

федра башчысы, п.и.д., профессор – Г.Т. Карабалаева. Аткаруучулар: 

Баялиева А.С., Нурбекова С.Н., Шерматова С.Н. 

2. Заманбап шарттарда жаштардын билим сапатын жогорула-

туунун психологиялык жана педагогикалык проблемалары. Теманын 

жетекчиси – п.и.д., профессор Н.А. Асипова.  Аткаруучулар: 

Сатыбекова М.А., Байтокова А.С., Д.Т. Калибекова, Мусакулов Т.М.  

3.  Классикалык университетте болочок мугалимдердин кесип-

тик-педагогикалык компетенттүүлүгүн калыптандырууну өркүндө-

түү. Теманын жетекчиси – п.и.д., профессор  А.С. Раимкулова. Атка-

руучулар: Нужный В.А., Т.К. Темиралиева, Д.А. Айтымбетова, 

А.С. Аркабаева, А.). 

Жогорку мектептин педагогикасы кафедрасы биринчи жолу 2008-

2009 окуу жылынан баштап төмөнкү адистиктер боюнча жогорку би-

лимдүү адистерди даярдап баштады: 

- “Педагогика жана психология” профилиндеги педагогика багы-

тындагы бакалаврларды;  

- “Жогорку мектептин педагогикасы” жана “Педагогика жана пси-

хология” боюнча магистрлерди. 

 Жогорку мектептин педагогикасы кафедрасынын окумуш-

туулары окутуунун жана тарбиялоонун теориясы, таанып билүү ак-

тивдүүлүктөрүн өнүктүрүү, интерактивдүү методдордун билим берүү 

практикасындагы колдонулушу ж.б. актуалдуу маселелер боюнча жи-

гердүү илимий-изилдөө иштерин талыкпай жүргүзүп келишүүдө. 

Ушул жана башка актуалдуу маселелер боюнча кафедранын жамааты 

студенттер үчүн окуу, окуу-методикалык адабияттарды чыгаруунун 

үстүндө үзгүлтүксүз иштешет. Кафедранын автордук курамы кыргыз 

тилинде төмөнкү китептерди жарыкка чыгарышты:  

 Билим берүүнүн философиясы (2008); 

 Педагогика боюнча окуу программасы (2008); 

 Дидактика (2009); 

 Жалпы дидактика (2010); 

 Педагогикалык чеберчиликке жүз кадам (2010, автору А.С. 

Раимкулова); 



27 
 

 Риторика жана педагогикалык ойлордун калыптанышы, өнү-

гүшү (2010) (автору: А.С. Раимкулова); 

 Жалпы педагогика (2010); 

 Заманбап билим берүү парадигмалары (автору: Асипова Н.А.); 

 Этнопедагогика.(2019); 

 Педагогикалык психология (2023) боюнча окуу курал ж.б 

Кафедра алыскы жана жакынкы мамлекеттердин жогорку окуу 

жайлары менен тыгыз байланышта иш алып барышууда. Алардын 

ичинде Казахстан Республикасынын Л.Н. Гумилев атындагы Евразия-

лык улуттук университети, Казахстандын Аль – Фараби атындагы 

улуттук университети, Абай атындагы Казахстандын улуттук педаго-

гикалык университети, Германиянын Дортмунд техникалык универ-

ситет (Германия), Кент Стейт университет (АКШ), Турциянын Ма-

ниса шаарындагы Желал Баяр университети, Польшадагы Коперник 

атындагы университет (Торун шаары, Польша), Россиянын эл аралык 

табигый илимдер академия, К.Д. Ушинский атындагы Ярославль мам-

лекеттик университети (Ярославль шаары, Россия), эл аралык социал-

дык жана гуманитардык илимдер академиясы ж.б. атасак болот.  

Жогорку мектептин педагогикасы кафдрасынын мүчөлөрү көп 

баскычтуу жогорку билим берүү боюнча илимий жана методикалык 

борбор болуп эсептелет жана кыргыз тилинде окуу куралдарды даяр-

доого зор салым кошуп келүүдө.  

Ж. Баласагын атындагы КУУнун “Жогорку мектептин педагоги-

касы” кафедрасы бай тарыхка ээ. Кыргызстандын жаркын келечегин 

кура турган жаш муундарды тарбиялоодо мындан ары дагы зор эмгек-

терди жасай беришмекчи. 

 

Психология кафедрасынын тарыхы 

Психология кафедрасы 1985 жылы түзүлгөн. Кафедра иштеп 

баштаган биринчи күнүнөн баштап, Ленинград мамлекеттик универ-

ситетинин бүтүрүүчүсү, психология илимдери тармагындагы мыкты 

адис, ошол кездеги психология илимдеринин кандидаты (азыркы мез-

гилде психология илимдеринин доктору), профессор Чынара 

Асановна Шакеева жетекчилик кылган.  



28 
 

Шакеева Чынара Асановна, Кыр-

гыз-Россия Билим берүү академиясы-

нын (КРАО) ректору, психология илим-

деринин доктору, профессор, КРнын 

билим берүүсүнө эмгек синирген иш-

мер, билим берүүнүн отличниги, Россия 

Федерациясынын Педагогикалык жана 

коомдук илимдер академиясынын 

(АПиСН) анык мүчөсү (академик), Ж. 

Баласагын атындагы КУУнун, Эл ара-

лык Ч. Айтматов университетинин, 

Сока университетинин (Токия, Япония) 

Ардактуу профессору. 

Психология кафедрасы иштеп баштагандан тарта Москва, Таш-

кент, Ленинград университеттеринин бүтүрүүчүлөрү менен-квалифи-

кациялуу адистер менен толукталып турду. Кафедранын эң биринчи 

мүчөлөрүнөн болуп Гершун Семен Исаевич, Джоокаев Джумакадыр 

Джоокаевич жана Москва мамлекеттик университетинин бүтүрүүчүсү 

Лариса Чынтемировна Мусуралиева болгон. Гершун С.И., Джоокаев 

Дж.Дж. биринчилерден болуп психологиялык терминдердин кыр-

гызча - орусча сөздүгүн түзүшкөн. 

Жаңы кафедранын ачылышы психология кафедрасында иштеген 

мугалимдердин алдына жаңыча чон талаптарды койду. Психология 

кафедрасы тарабынан жаңы психологиялык дисциплиналар иштелип 

чыгарылып, жаңыча окуу программаларын окуу процесстерине кир-

гизилип, иш жүзүнө ашырыла баштады. Учур талабына жооп бере 

турган жогорку квалификациялуу адистерди даярдоого багыт алды. 

1996 жылы биринчи жолу Кыргызстанда «Психолог» адистиги 

боюнча жогорку билимдүү кадрлар даярдалып чыгарылды. Ошол 

жылдан баштап психология кафедрасы «Психолог» адистиги боюнча 

кадрларды даярдап чыгаруучу (выпускаящая) кафедра катарында жа-

шап келет. 

1998-2001ж.ж. аралыгында кафедраны Новосибирск университе-

тинин бүтүрүүчүсү, психология илимдеринин доктору С.В. Фатеев 

башкарды.  



29 
 

2003-2004 ж.ж. кафедранын башчылыгынын милдетин психоло-

гия илимдеринин кандидаты, доцент Т.А. Коңурбаев аткарды. 

2005-2007ж.ж. кафедраны психология илимдеринин кандидаты, 

доцент Камчыбек уулу Мырзабек жетектеди. 

2007ж. баштап психология кафедрасын философия илимдеринин 

кандидаты, психологиянын доценти Ж.К. Ниязова жетектеп келет. 

Психология кафедрасы иштеп баштагандан тартып, 3 докторлук, 

3 кандидаттык диссертация, көптөгөн магистранттардын илимий иш-

тери даярдалды.  

Психология кафедрасынын профессордук–окутуучулар жамааты 

тарабынан көп сандагы илимий эмгектер чыкты: Бирюшев Р.Р. «Ода-

ренные дети. Концепция научно- исследовательской работы» Кокше-

тау 1998 ж., Фатеев С.В., Бирюшев Р.Р. «Суицидально - направленное 

поведение подростков, особенности его диагностики и профилак-

тики» (Методические рекомендации), Бишкек 2001ж., Фатеев С.В. 

«Взаимосвязь бессознательного и сознания в творческой деятель-

ности». / Русский язык и литература в школах Кыргызстана. 2001ж. 

№2, Шапарев В.П. «Психология принятия управленческих решений в 

группе», Бишкек 2001ж., Конурбаев Т.А. “Психолого-педагогические 

условия усвоения кыргызских традиций детьми” Бишкек 2003ж. Бул 

монография Кыргыз өкмөтүнүн «Алтын диплому» мамлекеттик сый-

лыгына татыктуу болгон, Камчыбек уулу Мырзабектин «Становление 

правосознания современной молодежи», - деп аталган илимий моног-

рафиясы Москва шаарында 2004 - жылы басмадан чыккан, Камчыбек 

уулу Мырзабек, Чолпонкулова Н.Т. ж.б. «Курак психологиясы» окуу 

куралы 2011- жылы жарык коргон. Бул эмгек Кыргыз Республикасы-

нын билим берүү жана илим министрлиги тарабынан жогорку окуу 

жайларынын студенттери үчүн окуу куралы катары сунушталган. 

Камчыбек уулу Мырзабектин 2023-жылы жарык коргон: “Самопони-

мание личной и социальной идентичности в суверенном Кыргызстане 

21 века” деген аталыштагы илимий монографиясы 376 барактан турат.  

2005-ж. Ниязова Ж.К тарабынан «Этикет кыргызов: сущность и 

социокультурная ценность» монографиясы жарыкка чыкты. 2009-ж. 

кафедранын мүчөлөрү Л.Ч. Мусуралиева, Б.К. Наралиева  тарабынан 

Кыргыз Республикасынын билим берүү жана илим министрлигинин 



30 
 

грифи менен «Келишпестикти таануу» аттуу окуу куралы жарыкка 

чыкты.  

2009-ж. Б.К. Наралиева тарабынан «Эмоция жана сезимдин кыр-

гыз фразеологиялык сөздөрүндө чагылдырылышы» окуу куралы да 

Кыргыз Республикасынын билим берүү жана илим министрлигинин 

грифи менен жарыкка чыкты. 

Кафедранын мүчөлөрүнүн көптөгөн эмгектери Россия Федера-

циясында, Казакстанда жарык көргөн жыйнактарга жарыяланды.  

2007-жылдан бери психология кафедрасынын эмгек жамааты 

жаңы “Клиникалык психология” адистиги боюнча студенттерди ка-

был алып, жогорку билимдүү адистерди ийгиликтүү даярдап жатат. 

Психология кафедрасынын алдында практикалык психолог каби-

нети ачылып, бул жерде этникалык психология, экономикалык психо-

логия, психодиагностиканын негиздери, курак психологиясы, инсан 

психологиясы, психологиялык кызматты уюштуруу жана башка ушул 

сыяктуу сабактарды студенттер тарабынан өздөштүрүүсүнө көмөк 

көрсөтүп келүүдө. 

 

Дин таануу жана теология кафедрасынын кыскача тарыхы 

Жусуп Баласагын атындагы Кыргыз улуттук университетинин 

дин таануу кафедрасы 1998-жылы негизделген. Кафедранын негиз-

дөөчүсү - философия илимдеринин кандидаты, профессор, Кыргыз 

Республикасынын билим берүүсүно эмгек синирген ишмер, дин таа-

нуу жана теология окуу-методикалык бирикмесинин төрайымы 

Өмүрова Толкун Өмүровна. 

1998-жылы постсоветтик мейкиндиктеги мамлекеттердин диний 

кырдаалынын жана диний саясатынын өзгөрүшүнө байланыштуу дүй-

нөлүк тажрыйбаны эске алуу менен Россияда дин таануу илиминин 

калыптануу мисалдарын изилдеп, изилдөөнүн негизинде Кыргыз мам-

лекеттик улуттук университетинде дин таануу кафедрасы ачылган.  

Кадрдык жана библиографиялык камсыздоонун кыйынчылык-

тары жоюлду, эң кыйыны – жогорку окуу жайдын алкагында илимий 

багыт жана окуу дисциплина катары дин таанууга болгон мамилени 

калыптандыруу иш аракети болду. Бүгүнкү күндө көп улуттуу жана 

көп конфессиялуу Кыргызстандын шартында дин таануу боюнча ке-

сиптик билим берүнүн зарылдыгы талашсыз. 



31 
 

2006-жылдан бери дин таануу кафедрасы дин таануу багытында 

фундаменталдуу жана тереңдетилген атайын даярдоону жүргүзүп, 

даяр адистерди бүтүрүп чыгаруучу кафедра болуп келе жатат. Дин 

таануучуларды даярдоонун билим берүү программасында жалпы фи-

лософиялык даярдыгы менен диндерди дисциплиналар аралык изил-

дөө каралган. Дин универсалдуу көп өлчөмдүү (социалдык, психоло-

гиялык, антропологиялык, тарыхый ж.б.) кубулуш катары түрдүү ме-

тодологиялык позицияларды колдонуу менен изилденет. Университе-

тибизде билим берүү азыркы светтик дин таануунун принциптерине 

ылайык таза светтик мүнөздө жүргүзүлөт. 

Жусуп Баласагын атындагы КУУда дин таануу багыты боюнча 

билим берүү эки формада жүргүзүлөт: 

• бардык деңгээлдердеги (бакалавр, магистратура, аспирантура, 

докторантура) жана бюджеттик жана бюджеттен тышкаркы негизде 

билим берүүнүн формасын (күндүзгү) дин таануучу даярдоону ишке 

ашыруу; 

• университеттин факультеттеринде жана структуралык бөлүмдө-

рүндө «Дин таануу» дисциплинасын тандоо курсу катары окутуу. 

Бүгүн Ж.Баласагын атындагы КУУда дин таануу жана теология 

кафедрасы – Кыргызстанда дин таануу боюнча адистерди даярдоочу 

алдыңкы борборлордун бири, «Дин таануу» адистиги жана «Дин таа-

нуу» жана “Теология” багыттары боюнча Кыргыз Республикасынын 

Жогорку кесиптик билим берүүнүн Мамлекеттик билим берүү стан-

дартын иштеп чыгуу боюнча базалык окуу-методикалык бирикмеси, 

ошондуктан, кафедра мүчөлөрү тарабынан төмөндөгүлөр иштелип 

чыккан: Кыргыз Республикасынын Жогорку кесиптик билим бе-

рүүнүн Мамлекеттик билим берүү стандарты «Дин таануу» адистиги 

боюнча 5 жылдык окуу мөөнөтү менен (2006-жыл); «Дин таануу» 

(531400) жана «Теология» (531600, 531500) (бакалавр, магистратура; 

кыргыз жана орус тилдеринде) багыттары боюнча Кыргыз Республи-

касынын 3 муундагы Жогорку кесиптик билим берүүнүн мамлекеттик 

билим берүү стандарты; «Дин таануу» жана «Теология» багыттары 

боюнча окуу планы; Кыргыз Республикасынын жогорку окуу жайлар 

үчүн «Дин таануу», «Дин тарыхы» дисциплиналары боюнча типтүү 

программалар. 



32 
 

  
Омурова Толкун Омуровна Осмонова Динара Аскарбековна 

филос. илим. канд., профессор  филос. илим. доктору, профессор 

 

Кафедранын мүчөлөрү «Дин жана азыркы заман» деген жалпы 

илимий теманын ар кандай аспектилери боюнча иштеп жатышат: 

проф. Омурова Т.О. - “Ислам жана аял”, проф. Осмонова Д.А. - «Ген-

дер жана дин», ага окутуучу Бекматов Н.К. - «Ж. Баласагын атындагы 

КУУда дин таанучуларды даярдоодо араб тилин окутуу», окутуучу 

Молдобаева А.Д. - “Кыргызстандагы диний экстремизм жана терро-

ризм көйгөйлөрү”. 

Илимий изилдөөлөрүнүн натыйжалары боюнча эл аралык, рес-

публикалык периодикалык басылмаларда бир катар илимий макала-

лар жарык көргөн, кафедранын мүчөлөрү ар кандай деңгээлдеги эл 

аралык илимий жана илимий-практикалык конференцияларга каты-

шып келишет: Омурова Т.О. - Түркестан (1999), Түркия (2000), Россия 

(2013); Осмонова Д.А. - Россия (2010, 2011, 2012, 2013, 2015, 2016, 

2017, 2018, 2019), кафедранын башка мүчөлөрү - республикада өткөн 

эл аралык конференцияларда катышкан. 

Кафедранын сапаттык курамы жөнүндөгү маселе да чечилип жа-

тат: ошентип, кафедранын окутуучуларынын ичинен 4 адам аспиран-

турада, 1 адам докторантурада билим алган. Проф. Омурова Т.О. же-

текчилиги алдында 4 кандидаттык диссертация корголгон: Усупова 

Ч.С. - 2005, Т.Ч.Абдылдаева - 2008, Усупова А.М. - 2011, 

Шаршеналиев У.А - 2012, проф. Омурова Т.О. башка аспиранттары – 



33 
 

Тоогозова М.К. , Керимбаева А.Ж., Эркинбекова А.Э., Саалаев М.У., 

Абдикалил кызы Г., Молдобаева А.Д., Шаршенбаева А.Ш. кандидат-

тык диссертациялардын үстүндө иштешүүдө. 

Проф. Осмонова Д.А. 09.00.13 – Дин таануу, философиялык ант-

ропология, маданият философиясы адистигинин шифри боюнча Кыр-

гыз Республикасындагы биринчи докторлук диссертациясын ийги-

ликтүү коргогон. 

Методикалык камсыздоо маселесин чечип, кафедра төмөнкү-

лөрдү иштеп чыккан: «Дин таануу» электрондук окуу китебин чы-

гарды (Омурова Т.О., Лукашов В.А., Трофимова З.П., Бишкек, 1998), 

10 окуу курал китеби: «Дин таануу» (Омурова Т.О., Лукашов В.А., 

Бишкек, 1998), «Дин таанууну окутуунун методикасы» (Омурова Т.О., 

Лукашов В.А., Москва-Воронеж, 2000, Россиянын билим берүү ми-

нистрлигинин мөөрү менен), «Кыргыздардын исламга чейинки ише-

нимдери» (Осмонова Д.А., Бишкек, 2008, КР билим берүү жана илим 

министрлигинин мөөрү менен), «Дин жана аял» (Осмонова Д.А., Биш-

кек, 2008, астында Кыргыз Республикасынын Билим берүү жана илим 

министрлигинин мөөрү менен), «Дүйнөлүк диндер: окуу курал китеби 

жана окуу сөздүк-минимум» (Осмонова Д.А., Бишкек, 2012),«Дин таа-

нуунун негиздери: лекциялар курсу» (Өмүрова Т.О., Бишкек, 2012, КР 

билим берүү жана илим министрлигинин мөөрү менен), «Дин жана 

саясат» кыргыз тилинде (Өмүрова Т.О., Бишкек, ш. 2017), «Дин пси-

хологиясы: лекциялар курсу» (Осмонова Д.А., 2018), «Дин таануу та-

рыхы: лекциялар курсу» (Осмонова Д.А., 2018, Кыргыз Республика-

сынын билим берүү жана илим министрлигинин мөөрү менен); дин 

таануу боюнча семинарларды өткөрүү боюнча окуу-методикалык су-

нуштар (Омурова Т.О., 2013), «Кыргыз филология» (Омурова Т.О., 

2013), «Маалыматтык системалар жана технологиялар» багыттары-

нын студенттери үчүн «Дин таануу» дисциплинасы боюнча окуу-ме-

тодикалык комплекстерди өткөрүү боюнча окуу-методикалык сунуш-

тар (Осмонова Д.А., 2013), «Дин тарыхы: 2, 3, 4 курстар», «Дин пси-

хологиясы», «Гендер жана дин» дисциплиналары боюнча окуу-мето-

дикалык комплекстери (Осмонова Д.А., 2020). 

Кафедранын партнерлору: Шухов В.Г. атындагы Белгород мамле-

кеттик технологиялык университетиндеги илимдин теориясы жана 

методологиясы кафедрасы, Москва мамлекеттик лингвистикалык 



34 
 

университетинин теология кафедрасы, Беларусь мамлекеттик универ-

ситетинин теология институтунун дин таануу кафедрасы, М. Акмулла 

атындагы Башкыр мамлекеттик педагогикалык университетинин Ру-

ханий коопсуздук жана диний билим берүүнү өнүктүрүү илимий-

изилдөө институту, Аль Фараби атындагы КазМУ дин таануу жана ма-

даният таануу кафедрасы, Россия Ислам университетинин Аймак таа-

нуу кафедрасы, «Казак улуттук агрардык университети» коммерция-

лык эмес акционердик коому, Абу Али ибн Сина атындагы Тажик 

мамлекеттик университетинин философия жана тарых кафедрасы, 

Кыргыз-Орус (Славян) университетинин ЮНЕСКОнун дүйнөлүк ма-

данияттарды жана диндерди изилдөө кафедрасы, ОшМУнун теология 

факультети, Кыргыз Республикасынын Президентине караштуу Дин 

иштери боюнча мамлекеттик комиссиясы. 

 

Адабияттар: 

1. С.Т.Табышалиев. Кузница подготовки кадров. (история Кыр-

гызского государственного университета имени 50-летия СССР) 

изд.«Кыргызстан», Фрунзе-1975. - 264с. 

2. С.Ж. Токтомышев, В.Л. Ким, Э.Мамбетакунов. Кыргыз мамле-

кеттик университети. «XXI кылымдын кадрлары». // Вестник КНУ 

2022. 

3. Спец.выпуск Вестник КНУ имени Ж. Баласагына к 90-летнему 

юбилею Кыргызского национального университета. 

4. Добаев К.Д., Мавлянов А.С. Кыргызстандагы илим: өнүгүүнүн 

негизги тенденциялары жана көйгөйлөрү // Кыргыз билим берүү ака-

демиясынын кабарлары. 2016. № 1 (37).  

5. Осмонова Д.А. Дин менен билим берүүнүн өз ара байланышы: 

Жусуп Баласагын атындагы КУУда дин таануучуларын даярдоо таж-

рыйбасы // Жусуп Баласагын атындагы Кыргыз улуттук университе-

тинин жарчысы. 2022. № 1 (109). 

 

 

  



35 
 

Асипова Нурбубу Асаналиева  

– д.п.н., профессор кафедры  

педагогики высшей школы  

Карабалаева Гуьмира Таштановна 

 - д.п.н., профессор, зав.кафедрой 

педагогики высшей школы  

Баялиева Айсулу Суютбековна 

- к.п.н., доцент кафедры  

педагогики высшей школы  

 

ФОРМИРОВАНИЕ ПЕДАГОГИЧЕСКОЙ НАУКИ  

В КЫРГЫЗСТАНЕ И ЕЕ СОВРЕМЕННОЕ СОСТОЯНИЕ  

 

1. Истоки педагогической мысли в Кыргызстане и эпос «Манас» 

как энциклопедия воспитания кыргызов.  

2. Первые кыргызские просветители и роль ученых России в ста-

новлении и развитии образования в Кыргызстане. 

3. Видные ученые – педагоги Кыргызской Республики и их роль в 

развитии современной педагогической науки и образования (краткие 

персоналии).  

4. Вклад кафедры педагогики высшей школы (ПВШ) КНУ им. 

Ж. Баласагына в развитии педагогической науки и образования в Кыр-

гызской Республике. 

 

1. Истоки педагогической мысли и эпос «Манас» как эн-

циклопедия воспитания кыргызов 

Кыргызский народ как один из древнейших кочевых этносов, пе-

редвигающийся на огромных территориях Сибири и Средней Азии, 

всегда имел своеобразный опыт и традиции подготовки молодого по-

коления к жизни, что составляла и составляет социальную сущность и 

основную функцию воспитания, образования и обучения в любом об-

ществе. Именно благодаря опыту воспитания, образования и обучения 

народы отличаются своей ментальностью, историко-культурной, со-



36 
 

циальной направленностью, которые в свою очередь обусловлены ес-

тественными условиями жизни, географическим расположением, со-

циально-политическим устройством тех или иных народов. 

Большой вклад в развитие педагогической мысли в Кыргызстане 

внесли мудрецы восточных народов Ж. Баласагын и М. Кашкари. Сви-

детельством высокого уровня культуры 11-12 веков являются все-

мирно известные произведения Ж. Баласагына - "Кутадгу билиг" и М. 

Кашкари "Диван-лугат ат-турк".  

Жусуп Баласагын (Юсуф Баласагуни) - выдающийся тюркский 

мыслитель, философ, поэт, учёный-энциклопедист. "Кутадгу билиг" 

Ж. Баласагына - глубоко содержательная дидактическая поэма. В его 

поэме просматриваются множество направлений воспитания, среды 

которых числятся нравственное воспитание, выделяемое автором на 

особое положение; умственное, направленное на ликвидацию безгра-

мотности и невежества, которые, по мнению Ж. Баласагына могут 

стать причиной для совершения порочных поступков; трудовое, осно-

ванное на призыве к активным действиям при получении знания; пра-

вовое, для распространения идеи о смысле и значении законов, соб-

людение которых приведет общество к благим результатам; экономи-

ческое, направленное на возвышение в человеке духовных ценностей, 

в противоположность материальным, которые также могут создать ос-

нову для всего порочного; семейное воспитание, основанное на пра-

вильном выборе себе жен; эстетическое, возвеличивающее красоту че-

ловеческой души и тела, значении внешнего вида человека и его крас-

норечия, о любви и терпеливости людей друг другу; физического вос-

питания, Ж. Баласагын за идею, о том что в здоровом теле действи-

тельно находится здоровый дух. 

В связи с этим нельзя не согласиться с мнениями современных 

ученых, которые считают, что "Кутадгу билиг" Ж. Баласагына - педа-

гогическая энциклопедия своего времени. 

Еще один памятник древнетюркской письменности в воспита-

тельном плане представляет большой интерес "Диван лугат ат-

турк"(Словарь тюркских языков) составленный М. Кашкари.  

Махмуд Кашгари - великий энциклопедист, выдающийся ученый-

тюрколог. Фольклорный материал словаря содержит много ценных 

этико-педагогических и морально-психологических идей. Его работа 



37 
 

является энциклопедией тюркских народов средневековья и величай-

шим памятником своей эпохи. «Диван лугат ат-турк» Махмуда Каш-

гари в ней собран, обработан и обобщен огромный историко-культур-

ный, этнографический, этнический, картографический материал по 

тюркским племенам, родам и народам в эпоху средних веков. Это зна-

чит, что он глубоко знал языки, литературу, историю, этнографию, 

традиции, обычаи, географическое месторасположение всех тюркских 

народов того времени. Места расположения многих тюркских родов, 

племен и народов он посещал сам, изучал воочию, что позволило ему 

создать гениальный труд по научной тюркологии эпохи средних ве-

ков. Следовательно, он изучал не только языки, но и политические, 

историко-этнографические особенности тюркских народов. Многие 

пословицы в "Диван лугат ат-турк" созвучны с "Манасом". 

За многовековую историю кыргызский народ накопил огромный 

опыт по воспитанию и обучению детей к жизни, которые как кладезь 

устного народного творчества, как традиции и обычаи передавались 

из поколения в поколения, а многие из них до сих пор сохранились в 

народе и оказывают существенное влияние на социальное формирова-

ние подрастающего поколения. Народный опыт воспитания живет в 

памяти народа в виде пословиц и поговорок, легенд и дастанов, а са-

мый главный из них – эпос «Манас» вошел к мировой список культур-

ного наследия ЮНЕСКО, 5 декабря 2013 года. 

Величайшее поэтическое творечние кыргызского народа – герои-

ческий эпос «Манас». Это одна из самых грандиозных по своим масш-

табам эпических поэм мира, поистине океан поэзии, подлинный кла-

дезь народной педагогики. [4, с.6] 

В жизни кыргызского народа “Манас” играл больщую роль – не 

только в художественно – эстетическом плане, но и идейно-полити-

ческом, воспитательном, познавательном, в силу своей большой попу-

лярности он не утратил своего значения и в наши дни. Эпос сыграл 

немалую роль и становлении этнопедагогики, в развитии и обогаще-

нии многих видов кыргызского искусства. Ведущие кыргызские учен-

ные, поэты и другие творческие работники часто обращаются к этой 

сокровищнице народной мудрости.  



38 
 

В эпосе “Манас” можно узнать не только историю и обычаи, но и 

этические нормы человека, которые проявляются как примеры пос-

тупков героев эпоса. Следовательно, эпос учит человека, изменить 

свой нравственный облик и окружающий его мир. Среди личных дос-

тоинств человека в кыргызской культуре следует отметить следую-

щие: здоровье и долголетие, трудолюбие, доблесть, долг, честь, ск-

ромность и сдержанность, мудрость. И конечно такой набор дос-

тоинств для современной молодежи будет залогом гармоничного су-

ществования личности. 

В области воспитания и образования на кыргызов сильное воз-

действие оказали традиции, устное народное творчество. В этнопеда-

гогическом наследии кыргызского народа важная роль принадлежит 

акынской поэзии, которая также является особым жанром устного на-

родного творчества, но при этом имеет своего автора, благодаря чему 

персонализирован и представляет индивидуальное видение и решение 

проблем воспитания, образования и обучения, которые являются ос-

новными категориями педагогики. В данном случае речь идет о твор-

честве дореволюционных акынов-демократов: Токтогул Сатылганов, 

Тоголок Молдо, Калыгул Бай уулу, Арстанбек Буйлаш уулу, Молдо 

Кылыч, Барпы Алыкулов и др. которые в своих произведениях подни-

мали вопросы образования и воспитания, высказывали важные мысли 

о подготовке молодежи к жизни. 

 

2. Первые кыргызские просветители и роль ученых России в 

становлении и развитии образования в Кыргызстане 

После вхождения Кыргызстана в состав России возникают усло-

вия для развития образования, просветительства, научно-исследова-

тельского изучения края. Для становления педагогической науки и об-

разования много сделали первые кыргызские провсветители Осмо-

налы Сыдык уулу, Белек Солтоноев, Ишеналы Арабаев, Ибраим Аб-

дырахманов и др. 



39 
 

 
Осмоналы Сыдык уулу 

Осмоналы Сыдык уулу был первым кыргызским историком. Он 

родился в Кочкорской долине, в семье крупного манапа. Первые зна-

ния получил от религиозного наставника — молдо. В 1911 году закон-

чил высшее духовное медресе (религиозное учебное заведение) в го-

роде Бухаре. Выучив русский язык, Осмоналы читал книги русских 

авторов, побывал во многих местах и общался с узбекскими, татарс-

кими, казахскими просветителями. Свои знания он использовал для 

просвещения народа. С 1920 года по 1928 год Осмоналы Сыдык уулу 

учительствовал в пишпекских школах и внес большой вклад в ликви-

дацию неграмотности кыргызов. 

Много труда и времени Осмоналы посвятил изучению истории 

Кыргызстана. В 1913 году в Уфе вышла его книга “Краткая история 

кыргызов”, в следующем году - “История кыргызского раздолья”. Он 

говорил, что историческая наука имеет большое значение для позна-

ния не только прошлого, но и настоящего, чтобы учиться на опыте 

прошлого[13]. 



40 
 

 
Белек Солтоноев 

Один из первых кыргызских историков Белек Солтоноев родился 

в Чон-Кемине. Письмом овладел в раннем детстве. Учился в городах 

Каракол, Пишпек. Еще в 1890-х годах Белек, заинтересовавшись ис-

торией кыргызов, начал собирать легенды, предания об их происхож-

дении. Изучил труды мусульманских и русских историков. 

В 1916 году Белек Солтоноев был избран на должность волост-

ного в волости известного бия Атаке. В трагическом 1916 году бежал 

в Китай. Возвратившись в 1917 году, боролся за установление советс-

кой власти на территории Кыргызстана, работал в научных заведе-

ниях. 

Б. Солтоноев написал книгу “История красных кыргызов”, где 

содержатся сведения об эпосе “Манас”, сказителях эпоса — манасчи, 

ученом средневековья Махмуде Кашгари, таких выдающихся личнос-

тях, как Толубай сынчы (знаток), Асан кайгы («сострадатель», гума-

нист), провидец Калыгул, поэты Арстанбек и Молдо Кылыч. Его перу 

принадлежат также художественные произведения — рассказы и 

стихи. 



41 
 

 
Ишеналы Арабаев 

Арабай уулу Эшенаалы (Арабаев Ишеналы) (1882-1938) - предс-

тавитель науки и культуры начала XX в.  

Родился в айыле Кун-Батыш Кочкорской долины. Обучался в 

Кочкорке, в «Медресе Кусейни» в г. Казани и в «Медресе Галия» в г. 

Уфе. Он содействовал публикации трудов и других кыргызских авто-

ров на кыргызском языке в арабской графике. В 1911 г. под его редак-

цией вышла из печати в Казани поэма Молдо Кылыча «Сказ о землет-

рясении». В 1912 г. он издал в Оренбурге книгу «Образцы чистописа-

ния». Его труд «Алифба йаки тоте окуу» - «Букварь или облегченное 

чтение», написанный в соавторстве с казахским просветителем 

А. Байтурсуновым и опубликованный в 1911 г., поднял на новый уро-

вень просвещение кыргызского и казахского населения.  

Со слов Тыныбека записал отрывок из эпоса «Семетей». После 

поражения национально-освободительного восстания в 1916 г. бежал 

в Китай, откуда вернулся в 1917 г. 

В 1917 г. был одним из организаторов Кыргызского отделения на-

циональной либерально-демократической партии казахов, кыргызов и 

башкир - партии «Алаш». В 1918-22 гг. был членом Жети-Огузского 



42 
 

ревкома, делегатом 9-го съезда Советов России. Он ратовал за восста-

новление кыргызской национальной государственности в форме Кыр-

гызской автономии в составе Российской Федерации. После установ-

ления Советской власти продолжил деятельность ученого-просвети-

теля. В 1922-24 гг. работал в Наркомате Турк АССР, возглавлял науч-

ную комиссию. Под его руководством была начата запись эпоса «Ма-

нас». Он автор нового кыргызского алфавита на основе арабской гра-

фики и учебного пособия «Букварь для взрослых». Перевел на кыр-

гызский язык биографию В. Ленина. Репрессирован по обвинению в 

национализме и в 1938г. расстрелян. [13] 

Февральская буржуазно-демократическая революция 1917 года 

стала одним из важных событий в истории кыргызского народа. К се-

редине 1918 г. советская власть была установлена на всей территории 

нынешнего Кыргызстана. Это было величайшим завоеванием кыр-

гызского народа на пути к полной и окончательной ликвидации веко-

вой культурной и экономической отсталости. Быстрое развитие капи-

тализма создавало объективные предпосылки для прогресса просве-

щения и образования. Реакционная политика царизма в области прос-

вещения, направленная на подавление национальной самобытности 

народов СССР и усложнение доступа к образованию простого народа 

активизировала борьбу передовой советской общественности за де-

мократическую школу, организованную на подлинно народных нача-

лах. Это послужило мощным толчком к развитию педагогики.  



43 
 

 
Обложка учебника Э. Арабай уулу «Кыргызский букварь», из-

данного в арабской графике в г. Ташкенте (1924). 

Во многих работах отечественных педагогов и психологов начала 

XX века отмечается право простого народа на образование, построен-

ное на прогрессивных народных воспитательных традициях.  

Изучение научных работ русских педагогов конца XIX - начала 

XX века П.Ф. Каптерева, В.П. Вахтерева, В.Н. Сорока-Россинского 

позволило сделать вывод, что они привнесли в педагогическое знание 



44 
 

ряд прогрессивных научных положений: об обязательности построе-

ния народного образования на базе народной традиционной культуры; 

о необходимости возрождения национальных ценностей в воспитании 

при сохранении связей с общечеловеческими; о присутствии в воспи-

тании трех начал: национального, межнационального и общемиро-

вого.  

Вклад российских ученых в становлении и развитии науки в Кир-

гизии неоценим. Во второй половине ХIХ века российские ученые-пу-

тешественники П.П. Семенов Тянь–Шанский, Н.М. Пржевальский, 

Н.А. Северцов, А.П. Федченко, И.В. Мушкетов, В.В. Радлов, 

Ч.Ч. Валиханов, Н.А. Аристов, В.В. Бартольд и многие другие зало-

жили фундамент научного освоения основ Кыргызской культуры. 

Ведь, к тому времени на просторах кыргызских земель не было ни од-

ной школы, ни одного высшего учебного заведения, тем более научно 

– исследовательского учреждения.   

Существующие тогда мактаби (в современном произношении 

мектеп) или медресе имели только одну задачу – подготовить мулл, то 

есть грамотных людей, на базе арабской графики для отправления ре-

лигиозных нужд. Они (муллы) не могли выполнять административ-

ные, военные или гражданские функции, типа: быть писарями, запи-

сывать хронологию событий, распоряжения своих беков и бийев, ска-

зания акынов, решения судей и т.д. В конце ХIХ века с приходом русс-

ких и украинских переселенцев впервые появляются светские школы, 

так, в 1874 г. была организована первая русская начальная школа в 

Караколе, в 1876 г. – в Оше, в 1879 г. в Пишпеке [8, с. 265]. Затем 

начали открываться русско-туземные школы, где могли получить зна-

ния, приобщиться к русской и мировой культуре местное население: 

киргизы, дунгане, уйгуры, узбеки, татары и другие.   

В начале ХХ века, в первые годы Советской власти была проде-

лана огромная работа по ликвидации безграмотности. К 1923 году уже 

существовало 327 школ, из них киргизских 251, где учились более 20 

тысяч учеников [8, с. 289]. Это был прорыв в образовании: нужен был 

учитель нового типа, нужны были научные разработки новых прог-

рамм для школ. Не последнюю роль сыграла идеологическая пропа-

ганда. Советская власть специальным декретом ввела обязательное 

бесплатное обучение письму и чтению всех граждан от 18 до 40 лет. 



45 
 

Сама жизнь диктовала необходимости обучать своих граждан: интен-

сивно развивалась промышленность, сельское хозяйства, инфраструк-

тура, появилась электричество, расширилась сеть научных исследова-

ний – нужны были грамотные кадры.   

В конце 1924 года был образован Академический центр, на базе 

которого в 1925 года была создана Кара – Киргизская научная комис-

сия. Эта комиссия многое сделала в области разработки алфавита на 

базе арабской графики, развития литературных норм, составлении 

терминологии по отраслям наук. В декабре 1926 года уже в городе 

Фрунзе, столице Киргизской АССР, был создан Центральный музей. 

Им организовывались экспедиции для проведения комплексных исс-

ледований отдельных районов Киргизии, при этом особое внимание 

уделялось сбору историко–этнографического материала. В эти же 

годы началась запись эпоса «Манас», подготовка к переходу к латинс-

кой графике, запись песен акынов, национальных наигрышей на ко-

музе и т.д.  

Дальнейшие истоки становления педагогики в Кыргызстане и её 

развитие тесно связаны с выходом в 1924 газеты на кыргызском языке 

«Эркин-Тоо». На страницах этой газеты стали публиковаться первые 

материалы учебно-воспитательного, теоретическо-практического и 

методологического значения. Газета «Эркин-Тоо» была не только ин-

формативным изданием, но и выполняла функции «газеты-школы», 

«газеты-педагога». В 1926 в Бишкеке было создано спец. изда-

тельство, где на кыргызском языке стали выпускаться учебники, ме-

тодические пособия («Алиппе», «Книга для чтения», «Арифметика», 

«Начальная география»). В 1928—1929 был издан букварь для взрос-

лых «Новости» Х. Карасаева. Выход в свет методических пособий: 

«Методика кыргызского языка», «Методика по арифметике», «Руко-

водство по правописанию» стали основой педагогической науки. В 

этот период при подготовке и выпуске учебников и учебно-методи-

ческих пособий огромный вклад внесли профессор К. Тыныстанов и 

российский учёный-лингвист Е.Д. Поливанов. Первоначально напи-

санные учебники, научно-методические руководства стали особым 

явлением в развитии просвещения и культуры республики. Однако, 

развитие такого нововведения было недостаточным, без подготовки 



46 
 

учителей и повышения их образовательного уровня. Поэтому для учи-

телей были организованы краткосрочные курсы, и на повестку дня 

был поставлен вопрос о привлечении кыргызских учителей к новой 

педагогике.  

В распространении педагогических знаний среди кыргызских 

учителей большую роль сыграли научно-методический журнал «На 

пути к новой культуре», основанный в 1928г. и первое научное учреж-

дение - Академический центр, организованный в 1924г. Журнал «На 

пути новой культуры» стал необходимым педагогическим, культурно-

просветительным периодическим изданием, продолжая распростра-

нять педагогические знания и опыт работы учителей. Кроме того, в 

журнале публиковались материалы различного просветительного, об-

щественно-политического характера. Позже он был переименован в 

журнал «Народное просвещение» и проводил систематическую ра-

боту по развитию кыргызской педагогики, пропагандируя и распрост-

раняя труды учёных и опытных педагогов. В настоящее время журнал 

все ещё существует и продолжает вносит свой вклад в популяризации 

педагогических идей на кыргызском языке. 

С середины 20-х годов в решении» вопросов о всеобщем образо-

вании и развитии педагогического образования в республиканском 

масштабе была поставлена проблема - подготовка квалифицирован-

ных педагогических кадров. Для школ Кыргызстана в 1925г. в Биш-

кеке был открыт Институт народного просвещения, где началась под-

готовка учителей для школ Кыргызстана, который в 1928г. был преоб-

разован в Кыргызский педагогический техникум. Были открыты педа-

гогические техникумы в 1925г. в Оше, в 1926г. в Жалал-Абаде.  

Первое среднее специальное учебное заведение в Кыргызстане 

было открыто в 1925г. Это был Институт народного просвещения, 

преобразованный в 1928 г. в Центральный республиканский педагоги-

ческий техникум. 

Необходимость подготовки педагогических кадров было обуслов-

лено развитие прежде всего школьного образования, так «В Киргизс-

кой СССР к 1932-1933 учебному году было создано 1500 школ и, а к 

1950 году – 1700» [10]. В этом же году в республике было открыто 

первое высшее учебное заведение - Кыргызский государственный пе-

дагогический институт. Первенец высшего образования республики – 



47 
 

Кыргызский государственный педагогический институт был открыт в 

1932 г., а через год был создан Зооветеринарный институт.  

Все эти учебные заведения не могли подготовить требуемые 

кадры для просветительных учреждений, поэтому из Российской Фе-

дерации ежегодно стали прибывать десятки специалистов с высшим 

образованием. Прибытие русских педагогов имело значение не только 

в решении педагогических проблем, но и в формировании высших 

школ. Например, К.К. Юдахин сформировал педагогический коллек-

тив для разработки учебно-методических рекомендаций и программ 

для местных школ. Русские учёные Кыргызского педагогического 

института - И.А. Батманов, Г.А. Сухомлинский, Ф.А. Турдаков и др. 

все свои знания посвятили кыргызской науке. Большим толчком пос-

лужила ускоренная подготовка научно-педагогической базы кадров 

учителей для укрепления общеобразовательных школ и учебно- мето-

дической базы. 

 В 1936г. были организованы Институт кыргызского языка и пись-

менности, а в 1951г. Кыргызский педагогический научно-исследова-

тельский институт. Эти учреждения разрабатывали книги для учебно-

воспитательных работ, программ, необходимые для школ того вре-

мени. Первый директор Педагогического научно-исследовательского 

института, талантливый педагог Б.К. Кулдашев, привлекал в это уч-

реждение известных учёных-педагогов, проводил большую работу по 

написанию и переводу учебников нового типа для школ. 

Высшие учебные заведения страны и, прежде всего, вузы Рос-

сийской Федерации принимали самое активное участие в становлении 

и развитии высшей школы республики. Москва, Ленинград и другие 

города РСФСР направляли во Фрунзе лабораторное оборудование, 

учебные приборы, научную литературу. Организаторами и преподава-

телями первых высших и средних специальных учебных заведений в 

Кыргызстане были представители русского народа и других народов 

СССР. По направлению Наркомата просвещения РСФСР в Кыргыз-

стан приехали десятки педагогов, научных работников. В их числе 

были известные ученые-педагоги Б.М. Зима, А.Г. Зима, Г.Г. Куранов, 

И.И. Еникеев, Б.А. Лунин, В.В. Озаровский и др. Уже в 1936 г. Кыр-

гызстан получил первых специалистов с высшим образованием, под-

готовленных непосредственно в республике.  



48 
 

В условиях нехватки кадров в системе образования Российская 

Федерация в 1930-е гг. усилила помощь Кыргызстану педагогичес-

кими кадрами. Наркомат просвещения РСФСР ежегодно направлял в 

Кыргызстан 100-150 выпускников педагогических учебных заведе-

ний.  

В период 1920-1930-х гг. в Кыргызстане возникли первые науч-

ные учреждения. Начало им положили ученые Москвы, Ленинграда, 

Казани. В Кыргызстан часто приезжали такие видные ученые, как 

В.В. Бартольд, П.П. Иванов, А.Е. Ферсман, Д.И. Щербаков, К.И. Ск-

рябин, К.К. Юдахин, М.Е. Массон и др. Они участвовали в различных 

научных экспедициях, вели сбор всевозможных коллекций, образцов 

и т.п. Собранный материал попадал в крупные научные центры ст-

раны, где под руководством этих ученых проводилась его обработка.  

Начиная с 1922 г. в Кыргызстане ежегодно работали различные 

экспедиции Академии наук СССР и других научных учреждений ст-

раны. В 1924-1926 гг. под руководством академика А.Е. Ферсмана 

проводится исследование недр юга Кыргызстана. В 1925 г. экспедиция 

Института почвоведения АН СССР проводила геоботаническое и 

географическое изучение ряда скотоводческих районов. В это же 

время проф. Л.С. Бергом было положено начало исследованию орга-

низации рыбного хозяйства на озере Иссык-Куль. Организовываются 

также другие научные экспедиции, проводится фольклорное изучение 

республики, геохимическое исследование термальных источников. 

Наряду с организацией экспедиций центральных научных учрежде-

ний, закладываются основы для открытия собственных научных уч-

реждений. Важное значение для всестороннего исследования Кыргыз-

стана, развития его науки имела организованная в 1932 г. Киргизская 

комплексная экспедиция АН СССР по изучению производительных 

сил республики. Экспедицией изучалась гидрология озера Иссык-

Куль, свинцовые, угольные и сурьмянортутные месторождения, про-

водилось сейсмическое изучение территории, а также изучались воп-

росы улучшения пород скота, велись археологические и антропологи-

ческие исследования.  

В 50-60-е годы в развитие кыргызской педагогической науки 

внесли свой вклад А.Я. Арет, А.Э. Измайлов, Т.К. Ташевская, 

А.Т. Новгородова и др.  



49 
 

В 60-80-е годы в педагогическую науку стали больше привлекать 

национальные кадры. Результат их научно-исследовательских работ 

был высоко оценён в союзном масштабе. В ряды таких исследовате-

лей входят такие учёные как: М.Р. Балтабаев, И. Бекбоев, 

М.Р. Рахимова, Ж. Аманалиев, Н.А. Асипова, К.М. Искаков, 

Н.И. Имаева, Т. Ормонов, Б. Апышев, Ж. Бешимов, А.И. Акулова, 

С.М. Саипбаев, Г. Токторов, М. Абдыкеримова и др. 

Большое значение в развитии педагогики и других наук сыграло 

открытие большого специализированного учёного совета по гумани-

тарным наукам (1965). Многие учёные республики смогли на этом 

специализированном совете защитить свои кандидатские и докторс-

кие диссертации. В этот же период начались исследования по мето-

дике обучения, которая является неотъемлемой частью педагогики как 

науки. Этой проблеме были посвящены исследования по русскому 

языку и литературе — Ш. Мусина, П.И Харакоза, В.Г. Каменецкой, 

А.П. Селиверстовой, Л.А. Шеймана, М.Д. Тагаева, М.Е. Дарбанова; 

математике и физике — А. Исхакова, И. Бекбоева, С. Мусаева, 

М. Назарова, М. Жакыпбекова, О. Худайбердиева, Э. Мамбетакунова, 

П.М. Иманбекова; биологии и химии - А. Ысыкеева, Ж. Жоокаева, 

М. Субановой, Б.М. Кособаевой; истории и географии - М. Алтаева, 

И.Н. Шерстюка, кыргызскому языку и литературе - С. Турусбекова, 

Б. Алымова, К. Иманалиева, Н. Ишекеева, Б. Омуралиева, 

К. Сартбаева, С. Усеналиева, А. Осмонкулова, С. Шатманова и др.  

Пути совершенствования педагогической науки и развития прак-

тики были тесно связаны с вопросами обращения к углубленному изу-

чению прогрессивного народного педагогического наследия. Неисся-

каемые источники народной педагогики, опыт, идеи, особенности ду-

ховного наследия кыргызов. Первыми исследователями народной пе-

дагогики были Б. Апышев, А Бешимов, Т. Ормонов, Н. Имаева, 

Ж. Койчуманов и др. труды которых посвящены изучению опыта на-

родного воспитания, педагогических идей эпоса Манас, педагогичес-

ких идей акынов демократов Токтогула Сатылганов, и Тоголок Молдо 

и др. Их последователями являются совремнные исследователи этно-

педагогики А. Алимбекова, А. Анаркулов, С. Иптаров, А. Калдыбаева, 

Т. Кыдыралиев, М. Колдошев и др. 

 



50 
 

3. Видные ученые – педагоги Кыргызской Республики и 

их роль в развитии современной педагогической науки и образо-

вания 

Педагогическая наука и образование в Кыргызской Республике 

развиваются с учетом реальных социально-экономических условий 

нашей страны и мирового опыта, достижений современной гумани-

тарной мысли и стратегических ориентиров в деле формирования че-

ловеческих ресурсов. 

Становление научной педагогики в Кыргызской Республике при-

нято условно датировать 1949 годом. Именно в тот год ученый-педа-

гог Б.К. Кулдашев защитил свою кандидатскую диссертацию на тему 

«История развития советской школы в Киргизии (1917–1930 гг.)» в 

Казахском государственном педагогическом институте им. Абая в 

Алма-Ате. С этого момента начинается системные исследования 

научно-педагогических проблем, изучение передового опыта в об-

ласти образования и воспитания, целенаправленная подготовка 

научно-педагогических кадров [3]. 

Развитие педагогической науки в Кыргызстане характеризуется 

тем, что ряды ученых пополнились новой плеядой исследователей, ко-

торые активно работали над решением проблемы разработки учебни-

ков для средних школ, программ, методических рекомендаций, кон-

цепций по образованию, государственных стандартов и их распрост-

ранению, и разъяснению их среди педагогической общественности. 

Активная роль в формировании нового поколения ученых принадле-

жит Кыргызскому НИИ педагогики (ныне Кыргызская академия обра-

зования КАО (1951 г.), основной костяк которого составляли ученики 

академика А.Э. Измайлова и профессора И. Бекбоева -  Н. Имаева, 

Н. Ибраева, А. Абдиев, С. Усеналиев, С. Рысбаев, О. Осмонов, 

А. Муратов Т.Н. Шарыгалова, Б.М. Кособаева, М. Субанова, 

Л.А. Шейман, В.Г. Каменецкая, К. Сейдекулова, А. Токтомамбетов, 

С. Иптаров и др., которые внесли большой вклад в развитие педагоги-

ческой науки и совершенствование теории и методики обучения раз-

ным дисциплинам. Во главе всех достижений того времени стояли 

академик А.Э. Измайлов, профессора Л.А. Шейман, И. Бекбоев, 

М.Р. Балтабаев и др.   

 



51 
 

Азиз Эминович Измайлов 

(1913-2004 гг.) 

Доктор педагогических наук, 

академик АПН СССР, АН КР 

 

Азиз Эминович Измайлов - из-

вестен как крупный ученый, общест-

венный деятель, педагог, специалист 

в области теории и истории педаго-

гики, педагогической психологии, эт-

нопедагогики, дидактики, истории 

культуры и просвещения народов 

Востока, ученый – кандидат педаго-

гических наук (1953), доктор педаго-

гических наук (1959), профессор 

(1959). В 1961 году избран членом-

корреспондентом Академии наук 

Киргизской СССР, 1967 г. – Советом Министров СССР утвержден 

академиком-учредителем АПН СССР, в 1968 г. – избран академиком 

Академии наук Кыргызстана. 

Путь жизни, учебы, труда и творческой деятельности 

А.Э. Измайлова большой и тернистый. В 1950 году А.Э. Измайлов пе-

реходит на научно-педагогическую работу, первые два года (1950-

1951) он работает директором Республиканского института усовер-

шенствования учителей, а с 1952 года переходит на работу в Киргизс-

кий научно-исследовательский институт педагогики, где до 1955 года 

работает зав. сектором, а с 1955 по 1980 года в течение 25 лет, т.е. до 

ухода на пенсию работает директором этого института.  

А.Э. Измайлов по праву считается основателем педагогической 

науки в Кыргызстане. В 1967 году, будучи академиком АПН СССР, 

членом бюро отделения теории, истории педагогики АПН СССР, мно-

гие годы был членом экспертной комиссии ВАК СССР по педагоги-

ческим наукам. Все это дало ему возможность добиться открытия пе-

дагогической аспирантуры и создать при Киргизском НИИ педаго-

гики Совет по защите кандидатских диссертаций по педагогике. В 



52 
 

этом совете под председательством А.Э. Измайлова защитили диссер-

тации не только десятки преподавателей вузов и научных учреждений 

Киргизии, но и других республик Средней Азии и Казахстана. 

В период работы в Киргизском научно-исследовательском инсти-

туте педагогики у Азиз Эминовича проявился большой талант ученого 

и педагога. В 1953 году он в Институте теории и истории педагогики 

АПН СССР успешно защитил свою кандидатскую диссертацию на 

тему «Борьба за осуществление всеобщего обучения в Киргизии 

(1930-1940гг.)», а в 1959 году он защитил в том же институте докторс-

кую диссертацию на тему «История советской школы и педагогики в 

Киргизии (1917-1957гг.)». В 1961 году его избрали членом-корреспон-

дентом Академии наук Киргизской ССР. В 1967 году в числе двадцати 

двух первых академиков АПН Совет Министров СССР утвердил 

А.Э. Измайлова академиком учредителем АПН СССР, а в 1968 году 

его избрали академиком Академии наук Кыргызстана. 

Научно-исследовательская деятельность А.Э. Измайлова характе-

ризуется широким диапазоном. Сфера научных интересов академика 

представлена в трех направлениях: проблемы теории и истории со-

ветской школы и педагогики; вопросы профориентации и проблемы 

политехнического обучения; народная педагогика и этнокультура. 

Перу Азиза Эминовича принадлежат более трехсот научных трудов, в 

том числе 12 монографий, более 30 книг и брошюр, свыше 250 жур-

нально-газетных статей. Выступал на международных научных кон-

ференциях и симпозиумах, читал лекции в университетах Лондона, 

Оксфорда, в университетах и колледжах Нью-Йорка, Вашингтона, 

Сан-Франциско, Лос-Анджелеса. 

Научные интересы академика А.Э. Измайлова имеют несколько 

направлений. Во-первых, это проблемы теории и истории советской 

школы и педагогики. Во-вторых, это совершенно самостоятельная 

проблема: вопросы профориентации, психологических основ выбора 

профессии и проблемы политехнического обучения. В-третьих, это 

проблемы народной педагогики. В-четвертых, это творческие искания 

ученого, представленные многочисленными книгами, брошюрами, 

журнальными статьями, в которых нашли отражение педагогические 

воззрения автора на самые разнообразные проблемы истории, куль-

туры, литературы и искусства[14]. 



53 
 

Основные труды академика А.Э. Измайлова 

 Воспитание сознательной дисциплины. – М., 1949.  

 О выборе профессии. – М.,1960. 

 К вопросу об изучении обобщения и распространения передо-

вого педагогического опыта. – М., 1952. 

 Из опыта политехнического обучения в школах Киргизии. - 

М.,1955.  

 Профориентация в школе. – М.,1965. 

 Мектепте атеисттик тарбия берүү. – Ф., 1967. 

 Кыргызстандагы советтик мектептердин тарыхы (1917—1957). 

– Ф., 1961. 

 Мектепте кесип тандоого багыт берүү. – Ф., 1965. 

 По ленинскому пути. – Ф., 1970. 

 В. И. Ленин и проблемы воспитания и образования. – Ф., 1971. 

 Просвещение в республиках советского Востока. – М., 1973. 

 Изучение развития культуры народов Средней Азии и Казахс-

тана в курсе истории СССР (в 8-10 классах). – М., 1986. 

 О расширении границ педагогической психологии. – Ф., 1980.  

 Этика и педагогика семейной жизни. Ф., 1986. 

 «Народная педагогика: педагогические воззрения народов 

Средней Азии и Казахстана (1991). 

Награды академика А.Э. Измайлова 

 Ордена Октябрьской Революции, Красной Звезды, Трудового 

Красного Знамени (3), медали СССР.  

 Диплом и медаль академика С.И. Вавилова - за вклад в педаго-

гическую науку.  

 Почетное звание «Заслуженный деятель науки Киргизской 

ССР» - за активную пропаганду научных знаний присвоено.  

 Награжден тремя Почетными Грамотами Верховного Совета 

Киргизской ССР. 

 Награжден медалью Академии наук Грузинской ССР.  

 Лауреат премии им. Н.К. Крупской.  

 Золотая медаль ЮНЕСКО - за пропаганду гуманистических и 

прогрессивных идей кыргызской народной педагогики в зарубежных 

странах.  

 Награды ГДР - за выступление на международных симпозиумах 

социалистических странах в Берлине был удостоен.  



54 
 

Лев Аврумович Шейман 

(1924-2005 гг). 

Доктор педагогических 

наук, профессор 

 

Лев Аврумович Шей-

ман – один из основополож-

ников методики преподавания 

русской литературы в кир-

гизской школе, пушкинист, 

доктор педагогических наук, 

профессор, академик Акаде-

мии педагогических и со-

циальных наук (Москва), зас-

луженный учитель Киргизской Республики, член СЖ СССР.  

Педагогическая деятельность Л.А. Шеймана начинается с ноября 

1951 года в Киргизском научно-исследовательском институте педаго-

гики в городе Фрунзе; с 1956 г. заведовал сектором русского языка и 

литературы этого института. По совместительству с 1951 по 1952 г. - 

преподаватель (с 1955 г.- доцент) Киргизского заочного пединститута 

и заочного отделения Киргизуниверситета; с 1958 по 1977 - ответре-

дактор журнала «Русский язык в киргизской школе» на общественных 

началах; с сентября 1977 г и до последних лет жизни (в течение 45 лет) 

- главный редактор указанного издания. Написал около 600 научных 

работ. Автор программ, учебников и пособий по литературе для кир-

гизской школы. 

Лев Аврумович был необычайно многосторонней личностью. Он 

стал фактически основателем этнолингвострановедения, провидчески 

связав его с языковым анализом художественных произведений русс-

кой классики в киргизской аудитории. По его учебникам, выдержав-

шим несколько переизданий, сегодня изучают русскую литературу во 

всех школах Киргизии.  

В 50-е годы XX века в Киргизии началась систематическая работа 

по планомерному обеспечению лексической базы русскоязычного 

курса киргизской школы в учебниках и в учебно-методических посо-



55 
 

биях по этому предмету. При участии Л. А. Шеймана в 1958 году вы-

ходит первый словарный минимум по русскому языку для киргизской 

неполной средней школы 

Автором предлагались и конкретизировались некоторые методи-

ческие приемы и формы работы, направленные на то, чтобы, опираясь 

на небольшие тексты, в первую очередь художественные, в том числе 

опорные фрагменты литературного произведения, сформировать у 

старшеклассников-киргизов общее, но достаточно корректное предс-

тавление о творческом облике русского писателя-классика. 

Владея энциклопедическими знаниями, Лев Аврумович умел ор-

ганично сочетать теоретические изыскания с решением животрепещу-

щих практических задач. В этом, в частности, заключается жизнен-

ность разработанных им научных проблем. Лучшее доказательство 

тому — неоднократно переиздававшиеся учебники и учебно-методи-

ческие пособия, которые приобрели широкую известность, и его мно-

гочисленные последователи в странах СНГ. Созданная Львом Авру-

мовичем учебная литература по-прежнему остается эталоном в этой 

области. 

Постепенно наращивая все новые и новые открытия в этой сфере, 

Л.А. Шейман стал признанным теоретиком в области подготовки 

учебников по русскому языку и русской литературе. Опубликованные 

в последующие годы многочисленные работы сделали Льва Аврумо-

вича Шеймана авторитетом в вопросах преподавания предмета и в об-

ласти новаторской разработки сложнейших педагогических, учебных 

и гуманитарных проблем. 

Лев Аврумович - родоначальник такого направления, как учебное 

этнокультуроведение, основной принцип которого состоит в гармо-

ничном сопряжении двух словесно-художественных культур. В при-

менении к изучению русской литературы в киргизской школе это оз-

начает целенаправленное контактирование русской и родной для уча-

щихся культур, достигаемое, прежде всего, посредством их образного 

языка. Шейман создает научную «школу» учебного этнокультурове-

дения. 

Деятельность Льва Аврумовича Шеймана во многом способство-

вала распространению русского языка в Киргизской Республике и 

была высоко оценена как в России, так и в Киргизии[15]. 



56 
 

Основные труды профессора Л.А. Шеймана: 

 Белинский и проблемы исторического романа (30-е годы века). 

− Л. 1952. 

 Из истории борьбы Белинского с идеалистической эстетикой 

(проблемы теории романа). − Фрунзе, 1954. 

 Из наблюдений над художественной системой «Слова о полку 

Игореве». − Фрунзе 1957.  

 А.Н. Островский в киргизской школе: Из очерков о препод. рус. 

лит. в VIII-Х кл. кирг. школы. — Фрунзе, 1958. — 176 с. — (Кирг. 

НИИ педагогики). 

 Пушкин и киргизы. - Фрунзе, 1963. 

 Основы методики преподавания русской литературы в киргизс-

кой школе. В 2 ч. − Фрунзе, 1981−1982. 

 Кыргызы, казахи и другие народы Востока в мире Пушкина. 

Очерки. − Бишкек, 1996 (1997, 2004) (в соавторстве с Г. У. Соронку-

ловым); 

 Русская классическая литература (вторая половина века). − 

Бишкек, 1997. 

 Пушкин и его современники: Восток -Запад. - Бишкек, 2000 (В 

соавт.: Соронкулов Г. У.). 

 Русская литература (2-я половина XIX века). − Бишкек, 2006. 

 Основы методики преподавания русской литературы в киргизс-

кой школе. - Ч. I.: Подходы. Цели. Принципы. Методы. - Фрунзе: Мек-

теп, 1981. - 240 с. 

 Основы методики преподавания русской литературы в киргизс-

кой школе. - Ч. 2: Содержание курса. Языковая база. Этнокультурные 

аспекты. - Фрунзе: Мектеп, 1982. -216 с. 

 Этнокультурное ориентированное развитие русскоязычной чи-

тательской зрелости учащихся. − Рус.яз. и лит. в кирг. Школе. - 1986. 

− № 5. 

 Ассоциативный словарь русской этнокультуроведческой лек-

сики / Под. ред. Л. А. Шеймана. - Фрунзе: Мектеп, 1989. 120 с. (В 

соавт.: Манликова М. Х.). 

  



57 
 

Награды профессора Л.А. Шеймана: 

 Орден «Данакер» (26 января 2003) - за особые заслуги перед го-

сударством и народом Кыргызстана, вклад в укрепление дружбы и 

межнационального согласия в республике. 

 Медаль «Данк» (21 сентября 1999) - за заслуги в области обра-

зования республики. 

 Орден Дружбы (18 мая 2004, Россия) - за большой вклад в раз-

витие русской культуры и русскоязычного образования в Киргизской 

Республике. 

 Орден «Знак Почёта» (1986). 

 Медаль А. С. Пушкина (1999, Международная ассоциация пре-

подавателей русского языка и литературы).  

 

 

Балтабаев Мукаш  

Руставлетович 

(1921-2020) 

Доктор педагогических 

наук, член-корр АПН СССР, 

профессор.  

 

Мукаш Руставлетович 

Балтабаев - родился 5 мая в 

1921 году в селе Кочкорка На-

рынской области. После окон-

чания школы в 1939 году посту-

пил в педагогический институт 

в г. Фрунзе, но война помешала ее завершить и в 1940 году, студента 

2-го курса Фрунзенского педагогического института, призвали в ряды 

Красной Армии. Грамотного, толкового парня-кыргыза командиры за-

метили и отправили на боевую выучку в Алма-Атинское стрелково-

пулеметное училище, а в августе 1941 года в звании лейтенанта он 

отправился на передовую. И так начались трудные военные дни. На 

войне был ранен, Указом Верховного Совета СССР за мужество и ге-

роизм, проявленные в боях за город-герой Севастополь он награжден 

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9E%D1%80%D0%B4%D0%B5%D0%BD_%C2%AB%D0%94%D0%B0%D0%BD%D0%B0%D0%BA%D0%B5%D1%80%C2%BB
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9C%D0%B5%D0%B4%D0%B0%D0%BB%D1%8C_%C2%AB%D0%94%D0%B0%D0%BD%D0%BA%C2%BB
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9E%D1%80%D0%B4%D0%B5%D0%BD_%D0%94%D1%80%D1%83%D0%B6%D0%B1%D1%8B_(%D0%A0%D0%BE%D1%81%D1%81%D0%B8%D1%8F)
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A0%D0%BE%D1%81%D1%81%D0%B8%D1%8F
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9E%D1%80%D0%B4%D0%B5%D0%BD_%C2%AB%D0%97%D0%BD%D0%B0%D0%BA_%D0%9F%D0%BE%D1%87%D1%91%D1%82%D0%B0%C2%BB


58 
 

медалью «За оборону Севастополя». Потом был орден Отечественной 

войны I степени и другие боевые награды. Но на войне он продолжал 

по существу заниматься педагогической деятельностью, так в 1943 

году лейтенанта М.Р. Балтабаева направляют в прифронтовой Тби-

лиси, где он обучал пулеметному мастерству новобранцев, многие из 

которых по возрасту годились в отцы своему командиру.     

 После приезда в 1951 году во Фрунзе Мукаш Балтабаев продол-

жил учебу в педагогическом институте, а после его окончания был 

назначен директором школы в селе Константиновка Чуйской области 

и так начались сугубо мирная педагогическая деятельность.  

 С того времени у нашего героя началась новая, только уже мир-

ная стезя - на педагогическом поприще. В 1976 году - защитил док-

торскую диссертацию, в 1977 году - присвоено учёное звание профес-

сора. В 1968 году – избран членом-корреспондентом Академии педа-

гогических наук СССР, в 1993 году - избран членом-корреспондентом 

НАН КР, был избран иностранным членом РАО. 

Его пригласили на работу в ЦК Компартии Киргизии. Мукаш Рус-

тавлетович курировал народное образование, а потом ему поручили 

возглавить самостоятельный участок образовательной сферы — 

Фрунзенское облоно. Позднее руководил управлением школ Минис-

терства образования, заведовал кафедрой педагогики Кыргызского го-

сударственного университета, а позднее стал первым проректором 

этого вуза, без отрыва от работы защитил кандидатскую, а потом док-

торскую диссертации. Удостоен звания члена-корреспондента НАН. 

Монографии и научные труды академика М.Р. Балтабаева и сегодня 

востребованы высшей школой КР.  

Ему принадлежит фундаментальный труд «Развитие всеобщего 

среднего образования в Киргизской ССР. Фрунзе, «Мектеп», 1978, где 

он раскрывает социально-экономические, научно-теоретические и 

практические пути перехода на всеобщие средние образование в рес-

публике. В этом труде по существу раскрывается история становления 

советской школы и образования в КР, рассматриваются пути реализа-

ции женского образования в стране, проблема успеваемости детей и 

второгодничества, вопросы повышения квалификации учителей и 



59 
 

обеспечения республики высококвалифицированными педагогичес-

кими кадрами. Он также является автором множества статей, связан-

ных с совершенствованием и подготовкой педагогических кадров.   

Рассказывая о себе, 97-летний ветеран Великой Отечественной 

войны с улыбкой говорит: «Я старый пулеметчик, не раз бывал в бою 

и хорошо знаю, какое значение имеют для пулеметчика отличное зна-

ние своего оружия и умение самостоятельно решать трудные боевые 

задачи». (https://slovo.kg/?p=34177). Это характеризует истинного ге-

роя и подлинного педагога, который стоял у истоков становления и 

развития педагогической науки и образования в КР, отличника народ-

ного образования страны, известного ученого, члена-корреспондента 

НАН, доктора педагогических наук, профессора Мукаша Руставлето-

вича Балтабаева. Специалист в области теории и истории педагогики. 

Автор более 130 научных работ, в том числе 5 монографий. Под его 

руководством защищены 15 кандидатских диссертаций. [16] 

 

Основные труды профессора М.Р. Балтабаева: 

 Развитие всеобщего среднего образования в Киргизской ССР. 

- Фрунзе, «Мектеп», 1978. 

 Кыргызстанда элге билим беруу иши 60 жылда. - Фрунзе, 

«Мектеп», 1983. 

 Совершенствование работы сельской общеобразовательной 

школы. - Фрунзе, «Мектеп», 1987. 

 Антология педагогической мысли Киргизской ССР (в соав-

торстве). - Москва, «Педагогика», 1988. 

 

Награды профессора М.Р. Балтабаева: 

 Орден Отечественной войны I степени (1985). 

 Медаль «За боевые заслуги» (1983). 

 Медаль «За оборону Севастополя» (1985). 

 Орден «Знак Почёта». 

 Заслуженный учитель Киргизской ССР (1981). 

 Почётная грамота ВС Киргизской ССР (1973). 

 

 

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9E%D1%80%D0%B4%D0%B5%D0%BD_%D0%9E%D1%82%D0%B5%D1%87%D0%B5%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D0%BE%D0%B9_%D0%B2%D0%BE%D0%B9%D0%BD%D1%8B
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9C%D0%B5%D0%B4%D0%B0%D0%BB%D1%8C_%C2%AB%D0%97%D0%B0_%D0%B1%D0%BE%D0%B5%D0%B2%D1%8B%D0%B5_%D0%B7%D0%B0%D1%81%D0%BB%D1%83%D0%B3%D0%B8%C2%BB
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9C%D0%B5%D0%B4%D0%B0%D0%BB%D1%8C_%C2%AB%D0%97%D0%B0_%D0%BE%D0%B1%D0%BE%D1%80%D0%BE%D0%BD%D1%83_%D0%A1%D0%B5%D0%B2%D0%B0%D1%81%D1%82%D0%BE%D0%BF%D0%BE%D0%BB%D1%8F%C2%BB
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9E%D1%80%D0%B4%D0%B5%D0%BD_%C2%AB%D0%97%D0%BD%D0%B0%D0%BA_%D0%9F%D0%BE%D1%87%D1%91%D1%82%D0%B0%C2%BB


60 
 

Бекбоев Исак Бекбоевич 

(1930-2021 гг.) 

Доктор педагогических наук, 

член-корр НАН КР, профессор 

 

Исак Бекбоевич Бекбоев ро-

дился в селе Кара-Суу Ат-Башинс-

кого района Нарынской области 10 

января 1930 года. В 1948 году, окон-

чив школу с медалью в селе Джаны-

Алыш Кеминского района, поступил 

на физико-математический факуль-

тет Киргизского педагогического 

института. 

Трудовой путь И. Бекбоев начинает в 1952 году школьным учите-

лем математики. Затем в Киргизском научно-исследовательском инс-

титуте работает сначала младшим, затем старшим научным сотрудни-

ком, заведующим сектором физики и математики, заместителем ди-

ректора по научной работе. Почти девять лет Бекбоев работает в Кыр-

гызском государственном университете деканом факультета повыше-

ния квалификации директоров средних школ и проректором по 

учебно-воспитательной работе. С 1984 года И. Бекбоев возглавляет 

Киргизский НИИ педагогики, с 1992 года – директор Киргизского 

института образования (КИО), а с 2003 года – директор Центра обра-

зования и науки Кыргызской академии образования. 

И. Бекбоев прошел достойный путь настоящего педагога, ученого. Он 

внес большой вклад в развитие педагогической науки в Кыргызской 

Республике. Является основателем кыргызской школы ученых - исс-

ледователей методики преподавания математики, подготовил 23 кан-

дидата и 7 докторов педагогических наук. Труды ученого стали нас-

тольными пособиями для педагогов Кыргызстана. в истории педаго-

гической науки и образования Кыргызстана Исак Бекбович известен 

как основатель теории и методики обучения математике.  

Профессором И. Бекбоевым и его учениками были созданы ори-

гинальные учебники по математике для 1-11 классов кыргызской 



61 
 

школы, которые в 2002 году были удостоены Государственной пре-

мии Кыргызской Республики по науке и технике. Профессор И. Б. Бек-

боев является автором более 200 публикаций, в том числе 11 моногра-

фий, 11 учебников для Кыргызстана, 47 учебных и учебно-методичес-

ких пособий. Все его труды отличаются высокой актуальностью, фун-

даментальной обоснованностью, поисками оптимальных решений 

крупных педагогических проблем методики преподавания матема-

тики с практической направленностью. 

И. Бекбоев награжден Орденом "Знак Почета" (1971), медалью 

"Даңк" (2009), орденом "Манас" 3 степени. За заслуги перед госу-

дарством ему присвоено звание Заслуженного учителя Кыргызской 

Республики (1983), звание "Народного учителя Кыргызской Респуб-

лики (2005). 

Народный учитель Кыргызской Республики, лауреат Государст-

венной премии Кыргызской Республики по науке и технике, член-кор-

респондент Национальной академии наук Кыргызской Республики, 

академик Кыргызской академии образования, академик Международ-

ной Академии педагогических и социальных наук (г. Москва), доктор 

педагогических наук, профессор Исак Бекбоевич Бекбоев ушел из 

жизни в 91 году[17].  

Основные труды профессора И. Бекбоева 

 Математиканы турмушка байланыштырып окутуу. - Ф., 1964.  

 Практикалык мазмундагы маселелер. Ф., 1967.  

 Элементардык математика боюнча маселелерди чыгаруунун 

ыкмалары. – Ф., 1988. 

 Программалаштырып окутуунун принциптерин математика 

сабактарында пайдалануу. – Ф., 1970. 

 Окуучулардын математикалык билимин тереңдетүү маселе-

лери. – Ф., 1974. 

 Сабактын оптималдуу вариантын даярдап өткөрүүнүн мето-

дикасы. – Ф., 1988. 

 Общий курс высшей математики для не физико-математичес-

ких специальностей (учебное пособие для студентов вузов на киргизс-

ком языке). - Фрунзе: Мектеп, 1984, 2000 гг.  



62 
 

 Педагогический процесс: старые привычки и новые взгляды 

(на кыргызском языке). – Бишкек, 2005.  

 Теоретические и практические вопросы технологии лич-

ностно- ориентированного обучения (на кыргызском языке). – Биш-

кек, 2003, 2004, 2012.  

Награды профессора И. Бекбоева. 

 Кыргыз Республикасынын эл агартуусунун отличниги (1960).  

 СССРдин эл агартуусунун отличниги (1980).  

 Кыргыз Республикасынын эмгек сиңирген мугалими (1983).  

 «Н.К. Крупская» медалы (1990). 

 Эл аралык «Руханият» сыйлыгынын лауреаты (2000). 

 Кыргыз Республикасынын илим жана техника боюнча Мамле-

кеттик сыйлыгынын лауреаты (2002). 

 Кыргыз Республикасынын Эл мугалими (2005). 

 «Даңк» медалы (2009). 

 Үчүнчү даражадагы «Манас» ордени (2010).  

  



63 
 

Рахимова Магрифа 

Рахимовна (1928-2008гг). 

Доктор педагогических 

наук, профессор  

Видный ученый педагог Маг-

рифа Рахимовна Рахимова роди-

лась в1928 году в селе «Челпек» 

Иссыкк-Кульской области. С ран-

них лет тянулась к образованию, 

после окончания педагогического 

института занималась педагоги-

ческой деятельностью. 1954 год является стартом деятельности в пе-

дагогическом вузе, новым этапом удивительного жизненного Пути 

Магрифы Рахимовны. Основные вехи её жизни оказался связанным с 

Кыргызским государственным университетом им. И.Арабаева – педа-

гогическим университетом. В процессе своей практической деятель-

ности в вузе она защитила кандидатскую и докторскую диссертации, 

посвященные решению ряд фундаментальных вопросов в области 

обучения и воспитания молодежи. Она была первой среди кыргызских 

женщин, кто защитила докторскую диссертацию по педагогике в 1980 

году. 

Ею написаны и опубликованы более 250 научных работ, в том 

числе 8 монографий, 2 хрестоматии и 6 учебников по общей педаго-

гике и дошкольному воспитанию. 

Под ее руководством защищены более 20 кандидатских диссерта-

ций и не менее десятка докторских. 

Окончила Киргоспединститут (1951). Рахимова М.Р. с 1954 года 

работала в КГУ им. И. Арабаева, где с 1981г. по 1999 г. Рахимова М.Р. 

являлась бессменным руководителем кафедры педагогики и психоло-

гии. Под ее руководством большой и дружный коллектив кафедры, 

сочетая педагогическую и научно-исследовательскую деятельность, 

ведет творческий поиск путей и методов подготовки и совершенство-

вания профессиональной подготовки будущих учителей - кадров XXI 

века.  

Она хорошо известна в республике как видный ученый педагог, 

внесший значительный вклад в историю дошкольного образования, а 



64 
 

также как методист-исследователь, разработавший ряд фундаменталь-

ных вопросов в области обучения и воспитания детей-дошкольников. 

Ее основные труды посвящены проблеме воспитания детей в нацио-

нальных детских садах. Проводила большую работу по связям с детс-

кими садами. Также проводила большую работу по связям со шко-

лами, была создателем Учебно-научно-методического комплекса 

«Педвузшкола», организовала «Факультет будущего учителя», педк-

лассы и малые кафедры педагогики при ряде школ республики. 

Профессор М.Р Рахимова сделала огромный вклад для продвиже-

ния и развития педагогической науки на кыргызском языке, особенно 

в системе дошкольного образования. Она организовала методичес-

кую, просветительскую работу в этой сфере на кыргызском языке. И 

здесь она показала себя не только как видный ученый, но и талантли-

вый организатор. Она не только создатель института повышения ква-

лификации и переподготовки, но и педагогической научной школы. 

Тем самым и свою жизнь, и жизнь своих учеников и последователей 

подняла на достойный научный уровень. 

Научной школа профессора М.Р. Рахимовой свойственна широ-

кая эрудиция, отличное владение теорией и практикой дошкольного 

образования, глубокая научная интуиция.  

В 60-80-е годы ХХ века в педагогическую науку вошли такие кыр-

гызские исследователи-ученые как: М.Р. Балтабаев, И. Бекбоев, Ж. 

Аманалиев, Э. Мамбетакунов, Н. Асипова, А.Э. Измаилов, Н.М. 

Имаева, Т. Ормонов, Б. Апышев и др., которые с достоинством предс-

тавляли кыргызскую педагогическую науку на международном 

уровне. Среди них, безусловно, выделяется Магрифа Рахимовна, ко-

торая является автором ряда монографий, учебных и методических 

пособий, используемых в практической работе вузами, школами и 

дошкольными учреждениями республики, написанных на кыргызс-

ком языке.  

Она является примером редкого сочетания в одном человеке уче-

ного и талантливого руководителя. Это руководитель новой форма-

ции, она не просто управляет, а открывает простор для других. Пос-

леднее было для нее характерно – заботиться о том, что будет «после 

нас». 



65 
 

Магрифа Рахимовна не только выдающийся организатор, но и 

крупный общественный деятель. Ее волновали различные аспекты 

формирования и развития нашего общества. Главная ее черта – она 

жила впереди своего времени. Вот почему она оставила за собой своих 

последователей, учеников, которым она передала свои знания, опыт, 

но и сумела вывести на новую дорогу, указав новые ориентиры, в том 

числе в системе образования. 

Опубликовано более 250 научных работ, в том числе 8 моногра-

фий, 2 хрестоматии и 6 учебников. [18] 

 

Основные труды профессора М.Р. Рахимовой: 

 Дошкольное воспитание в Киргизии за годы Советской власти. 

- Фрунзе, «Кыргызстан», 1967. 

 Антология педагогической мысли Киргизской ССР (в соав-

торстве). Москва, «Педагогика», 1988. 

 Балдарды адептүүлүккө тарбиялоо (Ионова Л. П. менен автор-

лош). - Ф.: 1978.  

 Кыргыз Республикасындагы мектепке чейинки тарбия система-

сынын өнүгүшү (1917-1992-ж.) - Б.: 1993. 

 Очерки по истории педагогики. Учебное пособие (в соав-

торстве). Б.: «Эмгек», 1998. 

 Детский сад. Пособие для воспитателя. Бишкек, «Мектеп», 

1999. 

 Мол булак. Тарбиячылар жана башталгыч класстын мугалим-

дери үчүн колдонмо. Бишкек, «Эмгек», 2000. 

 

Награды профессора М.Р. Рахимовой 

 Отличник народного просвещения Кыргызской Республики 

(1974). 

 Академик академии педагогических и социальных наук РФ 

(АПСН РФ) (1995).  

 Награждена медалями СССР и КР. 

 Заслуженный деятель науки КР.  

 Лауреат премии им. И.Арабаева. 

 



66 
 

Имаева Нурила Имаевна 

(1936-2012 гг.)  

Кандидат педагогических 

наук, профессор  

Нуриля Имаевна Имаева роди-

лась 17декабря 1936 года в селе 

Тамчы Иссык-Кульской области. В 

1958 году окончила Кыргызский 

женский педагогический университет 

по специальности «Русский язык и ли-

тература» 

Трудовую деятельность начала в 

1958 году в селе «Тамчы» учительни-

цей русского языка и литературы, затем работала в СШ им Токтогула 

г. Нарын.  В 1970 году окончила аспирантуру Кыргызского научно-

исследовательского института педагогики и защитила кандидатскую 

диссертацию на тему: «Педагогические идеи в творчестве Токтогула 

Сатылганова».  

Многие годы (1975-1985; 1991-1994 гг.) возглавляла кафедру пе-

дагогики и психологии Киргосуниверситета (впоследствии Кыргызс-

кого национального университета). С 1994 по 2000 гг. была замдирек-

тором Института повышения квалификации и переподготовки кадров 

при КНУ им. Ж. Баласагына. 

Профессор Имаева была автором более 70 научных трудов: мо-

нографии, учебников, учебных пособий и множества научных статей. 

Под ее руководством было защищено 6 кандидатских диссертаций. 

Она является автором монографии «Идеи воспитания в творчестве 

Токтогула Сатылганова (1974), а также учебников: «Тарбиялык иш-

тердин педагогикасы жана методикасы», «Кыргыздардын этнопедаго-

гикасы», «Жогорку окуу жайларынын педагогикасынын негиздери».   

С 1991 по 2001 годы была членом экспертной комиссии ВАК КР. 

С 2003 года она была профессором-консультантом кафедры фи-

лософии и социально-гуманитарных наук Юридической Академии 

КР.  



67 
 

Вклад профессора Н.И. Имаевой в развитие педагогической науки 

состоит в том, что ею разработаны научно-теоретические и практичес-

кие предложения по общим вопросам педагогики, воспитания моло-

дежи на основах этнопедагогики, написаны первые учебные пособия 

по общей педагогике на кыргызском языке, по воспитанию и образо-

ванию в высшей школе. Она автор более 70 научных трудов, в числе 

которых монография, учебники, учебные пособия и множество науч-

ных статей. 

Под руководством Имаевой Н.И. было защищено 6 кандидатских 

диссертаций, ее ученики профессора Н.А. Асипова, А.С. Раимкулова 

достойно продолжают дела начатое своим наставником. [19] 

Основные научные труды профессора Н.И. Имаевой: 

 Идеи воспитания в творчестве Токтогула Сатылганова. - 

Ф.,1974. 

 Анталогия педагогической мысли КР. – М.,1988. 

 Педагогика. Учебн. пособие. - Бишкек: КГНУ, 1998. (в соав-

торстве) 

 Тарбиялык иштердин педагогикасы жана методикасы. Б., 

1998.  

 Кыргыздардын этнопедагогикасы. – Б.,1999. 

Награды профессора Н.И. Имаевой:  

 «Почетная грамота» Министерства высшего и средне-спе-

циального образования Кыргызской ССР. 

 Медаль «Отличник образования Кыргызской Республики». 

 Звание «Заслуженный деятель Кыргызской Республики». 

 Звание «Отличник высшего образования СССР».  

 Академик международной Турецкой академии.  



68 
 

Мамбетакунов Эсенбек 

Мамбетакунович 

Доктор педагогических наук, 

член-корр НАН КР, профессор 

 

Мамбетакунов Э.М. - родился 

15 февраля 1944 года в селе Жаны-

куч Ат-Башинского района На-

рынской области Кыргызской Рес-

публики. Отец Шайылда уулу Мам-

бетакун умер в 1948 году, работая 

управляющим колхоза в этом селе. 

В 1950 году Эсенбек поступил в 

первый класс Жаңы-Кучинской на-

чальной школы, которую окончил в 1954 году. Затем окончил 7 клас-

сов школы имени Калинина, 8 классов Кара-Суйской средней школы, 

10 классов Пограничной средней школы с хорошими оценками в 1960 

году. В том же году поступил на физическое отделение физико-мате-

матического факультета Кыргызского государственного универси-

тета, который окончил в 1965 году, получив специальность физика, 

учителя физики.  

Трудовую деятельность начал в 1965 году учителем физики в 

средней школе №2 имени Ленина села Ат-Башы. Преподавал матема-

тику в 5 классе, физику и астрономию на русском языке в 6-11 классах, 

а также на вечернем и заочном отделениях той же школы.  

18 декабря 1973 года на конкурсной основе принят в аспирантуру 

Кыргызского научно-исследовательского педагогического института 

по очной форме обучения по методике преподавания физики. Науч-

ным руководителем назначена доктор педагогических наук, профес-

сор, заведующий кафедрой методики преподавания физики Челябинс-

кого государственного педагогического института, академик Российс-

кой академии образования А.В. Усова. 11 июня 1992 года Высшей ат-

тестационной комиссией СССР Э. Мамбетакунову присуждена ученая 

степень доктора педагогических наук по специальности 13.00.01- об-



69 
 

щая педагогика. А 9 июня 1994 года Высшей аттестационной комис-

сией Кыргызской Республики присвоено ученое звание профессора по 

кафедре методики преподавания физики.  

В 2000 году – избран членом-корреспондентом Кыргызской на-

циональной академии наук. За заслуги в области развития гуманитар-

ных наук награжден премией имени Жусупа Баласагына. 

В 1992-1997 годах Э. Мамбетакунов занимал должность замести-

теля директора Кыргызского института образования по научной ра-

боте, в 1998-2010 годах - заведующего научным центром "Исследова-

ния новых технологий обучения" Института интеграции международ-

ных образовательных программ Национального университета, с 1994 

года занимает должность заведующего кафедрой технологии препода-

вания физики университета.  

В эти же годы внес заметный вклад в проведение организацион-

ной работы по подготовке научно-педагогических кадров в Кыргызс-

кой Республике. В 1993-1995 гг. председатель Экспертного совета по 

педагогике докторской диссертационной комиссии, организованной в 

Кыргызском институте образования, в 2003, 2011-2013 гг. являлся 

членом докторского диссертационного совета в Кыргызском госу-

дарственном университете имени И. Арабаева, в 1997-2010 годах - 

членом диссертационного совета в Казахском национальном педаго-

гическом университете имени Абая. Известен своим плодотворным 

вкладом в становление ученых-исследователей по специальности пе-

дагогика в республике.  

Под научным руководством защищены 6 докторских диссерта-

ций: B.Л. Ким, Т.Э. Уметов, М. Сияев, Н.О. Мааткеримов, А.С. Раим-

кулова; 18 кандидатских диссертаций: А.Н. Фатеева, P.P. Чыныбаев, 

А.В. Андюшечкин, Ж. Садыкова, С. Касенова, Л.Х. Фаизова, 

Е. Курманбаев, К. Колбаев, А. Токтогулов, Т. Алиев, А. Байсеркеев, 

Б. Мурзаибраимова, К. Абдывалиева, Г. Абакирова, Г.Д. Исмаилова, 

В. Бугубаева, Н.К. Карашева и др.  

Он является автором около 400 научных трудов, среди которых 

160 научно-методических изданий, 5 монографий, 2 учебных пособий, 

9 учебно-методических разработок и др. 

Заслуга профессора Э. Мамбетакунова в развитии педагогической 

науки в КР состоит в том, что им разработаны научно-методические и 



70 
 

психолого-дидактические основы обучения физике в национальной 

школе, в частности, он разработал:  

- разработал психофизиологические основы анализа физических 

понятий с учащимися; 

-  дидактические основы межпредметных связей в преподавании 

естественных наук; 

- логику анализа и оценки результатов обучения физике и учеб-

ных достижений физических знаний и компетенций учащихся и др. 

основополагающие принципы и требования совершенствования изу-

чения и обучения естественным дисциплинам. [21] 

Основные научные труды профессора Э. Мамбетакунова 

 Формирование естественнонаучных понятий у школьников на ос-

нове межпредметных связей. - Б.: 1991. - 240 с.  

 Физика: 7-8-9-класстар үчүн окуу китеби. - Бишкек, 2003, 2008, 

2009. - 1078 б.  

 Физиканы окутуу теориясы жана практикасы. - Бишкек, 2004. - 

490 б.  

 Педагогиканын негиздери. - Б.: 2008. - 304 б.  

 Методология и качество педагогических исследований. - Бишкек, 

2010. - 102 с. 

 Естествознание. – Бишкек, Кыргызстан, 1998, 2002, 2003, 2012 

(на русском, кыргызском, узбекском языках). – 160 с. 

 Физика: учебник для 7 класса. – Бишкек, 2000. – 170 с. 

 Физика: учебник для 7 класса. – Бишкек-Стамбул, 2009. – 176 с. 

(на кыргызском, русском, таджикском, узбекском языках). 

 Физика: учебник для 8 класса. – Бишкек, Билим-компьютер, 2003, 

2008. – 160 с. 

 Физика: учебник для 9 класса. – Бишкек, Инсанат, 2008. – 240 б. 

 Основы концепции современного естествознания. – Бишкек, ИИ-

МОП КНУ им.Ж.Баласагына, 2005. – 312 с. 

 Основы концепции современного естествознания (на кыргызском 

языке). – Бишкек, 2010. – 323 с. 

 Развитие астрономической науки. – Бишкек, Университет, 2014. 

– 240 с. 



71 
 

 Физика: понятия, законы, задачи. – Бишкек, Техник, 2012. – 160 

с. 

Награды профессора Э. Мамбетакунова: 

 Билим берүүнү гумандаштыруу боюнча эл аралык академиянын 

анык мүчөсү (1995, Бийск). 

 Член-корреспондент НАН КР (1998). 

 Кыргыз ССРинин жана СССРдин эл агартуусунун отличниги 

төш белгилери (1998). 

 Американын автобиографиялык институт Э.Мамбетакуновду 

"2002-жылдын Адамы" деп тааныган. 

 Кыргыз Республикасынын "Ардак грамотасы" (2008-жылы). 

 Почетное звание «Заслуженный деятель науки и образования» 

Российской академии образования (2015). 

 Почетное звание «Педагогиканын каарманы» под №002. Кыр-

гызстан педагогдор коому (2019). 

 Кыргыз Республикасынын билим берүү тармагына эмгек си-

ңирген кызматкер (2021). 

 

Асипова Нурбубу Асаналиевна  

Доктор педагогических наук, 

профессор 

 

Асипова Нурбубу 

Асаналиевна - родилась 3 фев-

раля 1946 года в с. Кочкорка, 

Кочкорского района, Нарынской 

области. После окончания 

школы в городе Фрунзе в 1964 

году поступила на факультет 

иностранных языков Киргизс-

кого государственного университета, которую закончила в 1969 году.  

Трудовую деятельность начала в 1970 году учительницей анг-

лийского языка в СШ №4 г. Балыкчы, и всю свою трудовую деятель-

ность посвятила образованию, воспитанию и подготовке научно-педа-

гогических кадров для системы образования Кыргызской Республики. 



72 
 

В 1971 году начала работать на кафедре педагогики и психологии 

КГУ в начале лаборантом, затем преподавателем. В 1976 году Н.А. 

Асипова поступила в аспирантуру Киргиз НИИ педагогики и в 1980 

году успешно защитила кандидатскую диссертацию по общей педаго-

гике. После окончания аспирантуры продолжила преподавательскую 

деятельность на кафедре педагогики и психологии КГУ, где прорабо-

тала 30 лет в качестве преподавателя, ст. преподавателя, доцента, про-

фессора и зав. кафедрой. 

С 1885 года по 1991год, затем с 1996 по 2001год заведовала ка-

федрой педагогики КНУ, под ее руководством в 1997 году кафедра 

педагогики была преобразована, и открылась как кафедра педагогики 

высшей школы.  

В 1998 году в Казпи им. Абая, Алматы защитила докторскую дис-

сертацию на тему: «Научно-педагогические основы формирования 

культуры межнационального общения школьников». Она является ав-

тором более 210 научных трудов, посвященных актуальным пробле-

мам теории воспитания, социального формирования молодежи, обра-

зования и обучения студентов и учащихся общеобразовательных 

школ. Среди ее научных трудов имеется 2 монография, 4 учебника, 6 

учебно-методических изданий, 1 учебная программа, более 150 ста-

тей, материалов научных конференций республиканского и междуна-

родного уровней. 

На протяжении более 50 летней трудовой деятельности проф. 

Н.А. Асипова показала себя как высококвалифицированный специа-

лист в области теории и истории педагогики. Лекционные и семинарс-

кие занятия, проводимые ею, отличаются глубиной научно-теорети-

ческой интерпретации, доступностью изложения и практической нап-

равленностью на конечный результат.  

Заслуга проф. Н.А. Асиповой в развитии педагогичесой науки в 

КР и за ее пределами состоит в том, что она еще при СССР в условиях 

идеологического диктата, сумела по-новому раскрыть нраственную 

сущность интернационализма и предложила рассматиравть его как 

нраственно-социальную категорию, характерное для взаимодействия 

людей (молодежи) разных национальнойстей в условиях многокуль-

турного общества. Это является концептуально новым решением 



73 
 

проблем поликультурного образования и воспитания в условиях мно-

гонациональной среды. Это говорит о том, что она создала свою науч-

ную школу по разработке проблем, формирования культуры межна-

цонального общения учащихся и молодежи. 

Проф. Н.А. Асипова свою преподавательскую деятельность ус-

пешно сочетает с подготовкой научно-педагогических кадров. Под ее 

научным руководством защитили кандидатские диссертации 28 кан-

дидатов и 3 доктора наук, руководить научной работой более 20 аспи-

рантов, докторов по педагогике, докторов философии (PhD)и магист-

ров педагогики.  

Она усердно работает над популяризацией достижений ученых-

педагогов КР за рубежом, с этой целью она многократно участвовала 

с докладами на международных научных конференциях и конгрессах 

в Канаде, Венгрии, Словении, Австрии, Польше, Казахстане, России и 

Турции. В этих же странах опубликованы ее труды по педагогике.  

С марта 2007 по октябрь 2009 года она была отобрана в качестве 

Международного независимого эксперта НАТО по программе челове-

ческого развития, мира и безопасности, где достойна представляла КР 

и страны содружества в принятии решений по отбору международных 

проектов по борьбе с терроризмом и утверждении гуманизма и демок-

ратии в современном мире.  

В 2012 году она выиграла грант международной программы 

Фулбрайт, что позволила ей заниматься исследованием проблемы 

подготовки магистров по управлению образованием в Кентском уни-

верситете США. С 2001г. по 2017г работала в Кыргызско-Турецком 

университете «Манас», где возглавляла кафедру педагогики до 2013 

года, а затем работала профессором кафедры. 

С 2017 года профессор Н.А. Асипова работает в КНУ им. Ж. Ба-

ласагына, где работает над проблемами перехода вузов республики на 

двухуровневое образование. В 2019 году в целях ускорения интегра-

ции системы высшего образования КР в мировое образовательное 

пространство, а также в соответствии с требованиями Болонского про-

цесса, организовала международную научно-практическую конферен-

цию «О состоянии и перспективах постградуального образования в 

контексте глобализации», где принимали участие представители из 7 

стран дальнего и ближнего зарубежья. 



74 
 

Свою научно-педагогическую деятельность она успешно сочетает 

с общественной работой, как в университете, так и за ее пределами. 

Она является членом диссертационного совета при КГУ им Арабаева 

и Кыргызской академии образования, членом ученого совета ИСГН, 

где участвует в принятии решении по реализации образовательных 

программ и оптимизации процесса обучения.  

Студенты и коллеги, работающие с ней, отмечают свойственные 

ей высокий профессионализм и компетентность, что позволяет оказы-

вать квалифицированную помощь всем тем, кто нуждается в этом. Ей 

присущи такие качества, как глубокая компетентность и творческий 

подход в решении профессиональных задач, инициативность и от-

ветственность в исполнении порученных дел[22]. 

 

Основные научные труды профессора Н.А. Асиповой: 

 Межнациональное общение школьников в многонациональной 

среде. - Советская педагогика, № 12, 1991. С. 21-24. 

 Научно-педагогические основы формирования культуры меж-

национального общения школьников. - Бишкек: Илим, 1994. – 110 с. 

 Педагогиканын кээ бир жалпы маселелери. – Сб. текстов лек-

ций по педагогике. Часть 2. Бишкек: КГНУ, 1998. (в соавторстве).    

 Основы вузовской педагогики. - Бишкек: КГНУ, 2001 (отв. 

ред.). 

 Актуализация кросс культурных процессов и этнопедагогичес-

кое образование. - Известия АПСН. Вып. 7. М., 2003. 

 Социалдык тарбия. Окуу китеби. - Бишкек: КТУМ, 2004. 

 Creation of e-courses on life security education as a part of e-Social 

Sciences. - E-Learn 2005- World Conference on E-Learning. Canada, 24-

28 Oct. 2005. 

 The ways of using information and communication technologies in 

life security education. - Poland, 2006 

 Билим философиясы жана тарыхы. Бишкек: КТУМ, 2010. -234 

с. 10.  

 Социально-педагогическая компетентность будущих учителей. 

// Высшее образование КР. 2011, №13. С. 28-33. 



75 
 

 Experience of Higher Education institutions of USA in preparation 

the Masters in Educational Management. // Vestnik MUK. № 2 (26). - B., 

2014. – 22 -25 р. 

 Kırgız Cocuk Oyunlarının Egıtım Acısından Incelenmesi. 1. 

Intrenational Congress of the Turkic world Children’s games and toys. – 

14-17 May 2015, Eskishehir / Tyrkiye. – p. 255. 

 Transformation Processes in Contemporary Kyrgyzstan and their 

Impact on the Socio-Psychological Formation of Youth. I International 

Congress on Asia. –Torun, Poland. 15-16 May, 2015. – 241 С. 

 Межкультурные коммуникации и поликультурное образование. 

– Б., 2015. – 233 с. (монография). 

 Заманбап билим берүү парадигмалары. – Учебное пособие на 

кырг. языке. Б.: 2019 – 362 б. 

 Көп маданияттуу билим берүү. – Окуу китеби.Б.: 2022. – 2022.- 

293 б. 

 Педагогикалык психология. – Окуу китеби. Б.: 2023.- 362 б. 

 Окутуу жана Өнүгүү. Практика багытталган монография. - Б.: 

2024.- 230 б.  

Награды профессора Н.А. Асиповой: 

 Почетная Грамота Министерства образования и вузов КР 

(1987). 

 «Отличник Образования Кыргызской Республики» (1995). 

 Почетное звание «Заслуженный деятель науки и образования» 

Российской академии образования (2015). 

 Почетное звание «Основатель научной школы» Российской ака-

демии образования. (2015). 

 Медаль “Кыргыз тили” Госкомитета по гос языку КР (2019). 

 Почетное звание «Педагогиканын каарманы» под №003. Кыр-

гызстан педагогдор коому (2020). 

 Почетная грамота мэрии города Бишкек. За плодотворный и 

добросоветсный труд в честь праздновнования Дня работников обра-

зования КР (2020). 

 Почетная грамота Жогорку Кенеше КР За многолетний труд в 

области науки и образования (2020). 



76 
 

 Почетная грамота кабмина КР. За особые заслуги перед Кыр-

гызской Республикой (2021). 

 Кыргыз Респуликасынын Билим берүүсүнө эмгек сиңирген 

кызматкер. Ардактуу наам (2022). 

 Баткен мамлекеттик университетинин Ардактуу профессору 

диплому (2023).  

 

Ишекеев Назаркул Ишекеевич 

Доктор педагогических наук, 

член-корреспондент НАН КР, про-

фессор.  

 

Ишекеев Назаркул Ишекеев ро-

дился 18 февраля 1955 года в Кум-До-

бинском айыл окмоту Кочкорского ра-

йона Нарынской области Кыргызстана 

(село Кум-Добо, бывшее село Турт-

Куль, принадлежало бывшему Коч-

кор-Атинскому совхозу). Национальность – кыргыз. 

В 1971 году после окончания средней школы имени Ленина в род-

ном селе в том же году поступил на филологический факультет Кыр-

гызского государственного университета, который окончил в 1976 

году. 

В 1984 г.стал кандидатом педагогических наук. Тема: “Методика 

изучения прозаических произведений киргизских писателей в об-

щеобразовательных школах республики”. 

В 1994 г. стал доктором педагогических наук. Тема: “История изу-

чения кыргызской литературы в школах республики и ее актуальные 

проблемы на современном этапе”. 

2015-2017 гг. Проректор по государственному языку Кыргызс-

кого национального университета им. Баласагына. 

2017 г. Почетный профессор Казахского национального педагоги-

ческого университета имени К. бая. 

2019 г. Почетный профессор Иссык-Кульского государственного 

университета им. К. Тыныстанова. 



77 
 

2017 г. Председатель Национальной комиссии по государствен-

ному языку при президенте КР. 

С сентября 2022 года работает проректором по научной работе 

КНУ им.Баласагына. 

Научная деятельность: профессором Н. Ишекеевым подготов-

лено шесть докторов и шестнадцать кандидатов педагогических наук, 

опубликовано более 200 научных работ. В том числе монографии, 

учебники и учебно-методические пособия для вузов. Один из авторов 

учебников VI и XI классов средней школы по кыргызской литературе. 

С 2008 года по настоящее время - заведующий секцией кыргызс-

кого языка и литературы Республиканского научно-методического со-

вета Министерства образования и науки.  

С 2015 года член рабочей группы по контролю за реализацией на-

циональной программы развития государственного языка и совер-

шенствования языковой политики в Кыргызской Республике на 2014-

2020 годы. 

Член президиума Высшей аттестационной комиссии (ВАК) Кыр-

гызской Республики с 2015 года. 

Вклад в педагогическую науку КР. Возглавляет Научно-мето-

дические работы по содержанию и формам преподавания художест-

венных произведений в средних школах; истории и современным ак-

туальным проблемам преподавания литературы в школах; содержа-

тельному, структурному характеру учебных планов, учебных прог-

рамм и учебников; теории и инновационным технологиям обучения и 

воспитания. [24] 

Основные научные труды профессора Н.И. Ишекеева: 

 Жалпы билим берүүчү кыргыз орто мектептеринде эпикалык 

чыгармаларды окутуу боюнча методикалык колдонмо. - Фрунзе, 1987. 

 Жалпы билим берүүчү кыргыз орто мектептеринде прозалык 

чыгармаларды окутуунун кээ бир маселелери.  - Фрунзе, 1989. 

 Мектептерде кыргыз адабиятын окутуунун тарыхынан. - 

Фрунзе, 1991. 

 Кыргыз адабиятын мектептерде окутуунун тарыхы. - Бишкек, 

1994. 

 Мектептерде прозалык чыгармаларды окутуу. - Бишкек, 1997. 



78 
 

 Кыргыз адабиятынын окуу программаларынын мазмуну жана 

проблемалары. - Бишкек, 2010. 

 Кыргыз адабиятынын окуу китептери: өткөнү, бүгүнкүсү жана 

келечеги. -Бишкек, 2011. 

 Кыргыз адабияты: 6-класс үчүн окуу китеби. - Бишкек, 2000 (1- 

чыгарылышы), 2004 (2- чыгарылышы), 2007 (3-чыгарылышы). - 

А.Сманбаев менен авторлош. 

 Кыргыз адабияты:11-класс үчүн окуу китеби. - Бишкек, 2000.  

(1-чыгарылышы), 2004-ж (2-чыгарылышы), 2007-ж (3-чыгарылышы). 

К.Асаналиев, К.Иманалиев, К.Артыкбаев, С. Байгазиев, А.Муратов 

менен авторлош. 

 Адабият: Өзбек мектептеринин 11-классы үчүн. - Ташкент, 

2005, (авторлош). 

 Көркөм чыгармаларды окутуунун методикасы. – Бишкек, 2014. 

 Чыгармаларды жанрдык өзгөчөлүгүнө ылайык окутуу. – Биш-

кек, 2015. 

 Адабиятты окутуунун мазмуну жана проблемалары. – Бишкек, 

2017. 

 

Награды профессора Н.И. Ишекеева: 

 «Отличник Образования Кыргызской Республики» (1993). 

 Лауреат премии имени Ж. Баласагына (1999). 

 Нагрудной значок "Кыргызский язык" Национальной комиссии 

по государственному языку при президенте Кыргызской Республики 

(2005). 

 Награжден Почетной грамотой Президента Кыргызской Рес-

публики (2011).  

 Заслуженный работник образования КР (2017). 

 



79 
 

Сулайман Казыбаевич Рысбаев  

Доктор педагогических наук, 

профессор  

Рысбаев Сулайман 

Казыбаевич родился 17 февраля 

1956 года в городе Ош в семье учи-

теля. В 1973 году окончил сред-

нюю школу "Бирлик" села Сары-

Камыш Токтогульского района. В 

1978 году окончил филологичес-

кий факультет Кыргызского госу-

дарственного университета. После окончания учебы работал учителем 

кыргызского языка и литературы в сельских школах. С 1987 года ра-

ботает в Кыргызской академии образования сначала научным сотруд-

ником, заведующим сектором и отделом, в настоящее время-заведую-

щим лабораторией.  

Деятельность научно-методического направления. 10 учебников 

за авторством С. Рысбаева читаются в школе как основной учебник с 

1992 года. В частности, учебный комплекс «Алиппе» 1-х классов кыр-

гызских школ, «кыргызский язык», «Адеп алиппе» 2-3-х классов, 

«Кыргызский язык» 1-4-х классов русских школ и «Кыргызский язык» 

1-3-х классов узбекских школ. Он первым в республике создал 

учебно-методический комплекс «Алиппе» для 1-х классов. В его сос-

тав входят: «Кесме тамгалар», «Шайыр тамгалар», «Боемо тамгалар», 

«Алиппе дептери», «Дил ачар» (хрестоматия для внеклассного чте-

ния) и комплекс «Методическое пособие". Сегодня этот комплекс пос-

тоянно используется в школьной практике уже 10 лет. Этот «Алиппе» 

был выставлен в Музее букварей более 300 языков и диалектов по 

всему миру в Вильнюсе в 2000 году. Стоит отметить, что учебно - ме-

тодический комплекс "Алиппе" С. Рысбаева впервые в нашей респуб-

лике имеет этнопедагогическую направленность и оценивается как 

"Национальный алфавит".  

С. Рысбаев - известный специалист по методике преподавания 

кыргызского языка, в 1995 году защитил диссертацию на соискание 

ученой степени кандидата педагогических наук, в 2000 году получил 

ученое звание доцента. Он получил докторскую степень в 2006 году. 



80 
 

В настоящее время возглавляет лабораторию государственного языка 

и лингводидактики Кыргызской академии образования, работает про-

фессором кафедры кыргызского языка и литературы. 

С. Рысбаев начал научно-исследовательскую работу по современ-

ному состоянию, содержанию, структуре учебников по кыргызскому 

языку и литературе, направлениям совершенствования научно-мето-

дического аппарата. Завершив эту работу, в 1992 году выпустил мо-

нографию «Пути совершенствования содержания и структуры учеб-

ников по кыргызскому языку и литературе». Отметим, что впервые в 

Кыргызстане защитил кандидатскую диссертацию по методике пре-

подавания кыргызского языка в русской школе на тему «Развитие диа-

лога учащихся через организацию процесса преподавания кыргызс-

кого языка в русской школе на тематико-ситуационном принципе». 

С 1995 года в связи с требованиями совершенствования препода-

вания государственного языка в школах республики, опираясь на ми-

ровую практику изучения языков, разработали ранее поддерживае-

мую учебную программу, направленную на создание учебников ком-

муникативной направленности и концепцию образования кыргызс-

кого языка в русских школах (1997) и Госстандарта (1999). С методи-

ческой книгой в этом направлении «Проблемы методики преподава-

ния кыргызского языка в русских школах» он занял 1 место в респуб-

ликанском конкурсе Национальной комиссии по государственному 

языку при президенте КР "Лучшая методика" (2006). В 2011 году как 

сборник многолетних трудов в этой области был опубликован мето-

дический учебник «Теоретико-практические проблемы преподавания 

кыргызского языка как второго» объемом 270 страниц.  

Педагогическая деятельность С. Рысбаева многогранна. Он сов-

местно с методикой преподавания кыргызского языка и литературы, 

проводит исследования по проблемам развития, современному сос-

тоянию кыргызской детской литературы. В связи с этим опублико-

ваны монографические работы «Современная кыргызская детская ли-

тература: проблемы, портрет» (1998), «Педагогика кыргызского детс-

кого фольклора» (2006) в настоящее время используется в качестве 

учебного пособия студентами и преподавателями педагогических ву-



81 
 

зов. С. Рысбаев также активно работает над воспитанием научно-пе-

дагогических кадров. Под его руководством защищено 8 кандидатс-

ких работ. [26] 

Основные научные труды профессора С.К. Рысбаева 

 Азыркы кыргыз балдар адабияты: проблемалар жана портрет-

тер. Б.: - 1998. 

 Кыргыз тили, адабияты окуу китептеринин мазмунун жана тү-

зүлүшүн өркүндөтүү жолдору. – Б.: «Мектеп», 1999.  

 Кеп маданиятын өзбек мектептеринде окутуу. - Ош, 2002.  

 Орус мектептеринде кыргыз тилин окутуунун проблемалары. - 

Б., - 2002  

 Из истории развитие педагогической науки в Кыргызстане» (к 

50-летию Кыргызского институт образования) 1951, 2001, - Б.: «Педа-

гогика», 2003 (коллект, монография)  

 Башталгыч класстарда кыргыз тилинен жат жазуу жумуштарын 

жүргүзүү технологияларын өркүндөтүү (авторлош). - Б., 2004, 2008.  

 Улуттук мазмундагы эне тили окуу китептерин түзүүнүн проб-

лемалары. - Б.: «Кут билим», 2005 

 Файл: Кыргыздын фольклорунун педагогикасы. - Б.: «Билим 

куту», 2005. 

 Кыргыздын элдик таалим-тарбия методдору жана принциптери 

“(авторлош). - Б., 2007.  

 Орто мектептерде кыргыз тили, адабиятын окутуунун техноло-

гиялары. Монография (авторлош). - Б., 2008. - 280 б.  

 Кыргыз тилин экинчи тил катары окутуунун теориялык жана 

практикалык маселелери. - Б.: «Мега-Принт» басмасы, 2011. 

Награды профессора С.К. Рысбаева: 

 Почетная грамота КР (2006). 

 Медаль Национальной комиссии государственного языка 

«Кыргыз тили» (2006). 

 Почетный профессор КГУ им. И. Арабаева (2006). 

 Медаль «Маданияттын мыктысы» Министерства культуры КР 

(2008). 



82 
 

 Академик международной академии педагогических и социаль-

ных наук в Москве (2007). 

 Лауреат премии правительства КР по детской литературе 

(2009). 

 Академик Международной академии Манаса (2011). 

 

Мамытов Абакир Мамытович 

Доктор педагогических наук, 

профессор 

Мамытов Абакир Мамытович ро-

дился 18 июня 1954 года в селе Кара-

Кочкор Советского района Ошской об-

ласти. Среднее образование получил в 

школе № 19 имени Фрунзе (1970 г.).  

Окончил Кыргызский государствен-

ный институт физической культуры в 

1976 году с отличием. Был ленинским 

стипендиатом. Очную аспирантуру про-

шел в Москве при Всесоюзном научно-

исследовательском институте физической культуры в 1976-1979 гг. 

Защитил кандидатскую диссертацию по специальности 13.00.04 – 

«Теория и методика физического воспитания, спортивной трени-

ровки, оздоровительной и адаптивной физической культуры» (г. 

Москва в 1982 г.). Докторскую диссертацию - в Алматы, Республика 

Казахстан, в 1998-м году. Ученые звания доцента присвоены в 1986-м 

году, профессора - в 1993-м году. 

На руководящей работе более 20 лет. Занимал должности прорек-

тора по учебной работе, ректора Кыргызского государственного инс-

титута физической культуры, Чуйского университета, начальника уп-

равления профессионального образования министерства образования, 

с ноября 2007 года назначен президентом Кыргызской академии обра-

зования. 

Занимается педагогической деятельностью. Читал курсы лекций 

по теории и методике физической культуры и теории спорта в Казахс-

кой академии спорта и туризма (2006-2007гг). В последние годы вел 



83 
 

курс лекций по педагогике в Чуйском университета, в Кыргызском на-

циональном университете имени Баласагына в настоящее время чи-

тает курс педагогики высшей школы и спорта в Кыргызско-Турецком 

университете "Манас" и Кыргызской академии физической культуры 

и спорта. 

Активно занимается законотворческой деятельностью. Является 

разработчиком и докладчиком закона Кыргызской Республики «Об 

образовании», принятого Жогорку Кенешом в 1992-г. Принимал ак-

тивное участие в подготовке закона «Об образовании», принятого в 

2003г., закона «О физической культуре и спорте» (1999г). Под его ру-

ководством подготовлен проект закона Кыргызской Республики «О 

высшем и послевузовском профессиональном образовании» (2007г). 

В качестве эксперта представлял Кыргызстан на заседаниях рабо-

чих групп Совета по образованию ЕврАзЭс, ШОС и СНГ, проведен-

ных в Москве, Пекине, Алматы, члена официальной делегации страны 

- на Олимпийских играх в Атланте, Азиатских играх в Хиросиме, 

Бангкоке, Западно-Азиатских играх - в Тегеране. 

Является членом диссертационного совета по защите диссерта-

ций на соискание ученой степени доктора (кандидата) педагогических 

наук и кандидата психологических наук при Кыргызском государст-

венном университете имени И.Арабаева и Кыргызской академии об-

разования, а также членом диссертационного совета по защите док-

торских диссертаций при Казахской академии спорта и туризма. Аба-

кир Мамытов является членом-корреспондентом Петровской акаде-

мии наук и искусства (г. Санкт-Петербург), почетным профессором 

Узбекского государственного института физической культуры, Ка-

захской академии спорта и туризма, членом президиума Олимпийской 

Академии Кыргызской Республики, членом коллегии Министерства 

образования и науки Кыргызской Республики. 

Объектом научных исследований являются вопросы физического 

воспитания и спортивной тренировки, а с 1994-года вопросы по проб-

лемам совершенствования системы образования Кыргызстана. В нас-

тоящее время выполняет госзаказную научную тему: «Особенности 

физической подготовленности и девиантного поведения учащейся мо-

лодежи Кыргызстана». 



84 
 

Под руководством А. Мамытова защищены кандидатские, док-

торские диссертации (например, в 1994-м году в Омске, 2002-г - Биш-

кеке и 2006-г – Алматы и др.). 

Является автором 130 научных и научно-методических трудов, 

опубликованных в Кыргызстане и России, а также в Казахстане, Узбе-

кистане, Польше, Англии, Японии, Иране и Германии. [23] 

Основные научные труды профессора А.М. Мамытова: 

 Теория спорта. – Б., 2002,2005. 

 Высшее физкультурное образование Кыргызстана: современ-

ное состояние и перспективы на будущее. – Б., 1998.  

 Физкультура жана спорт. / энциклопедиясынын түзүүчүсү 

жана жооптуу редактору. – Б., 2000. 

 «Саламаттыгынды сактай бил. – Ф., 1994г.  

 Сымбаттуу болуу озундон. - Фрунзе, 1988. переиздано в 1993г.  

 Высшее физкультурное образование в Кыргызстане: совре-

менное состояние и перспективы на будущее. (монография) – Б., 

1998г.  

 Ден соолук (энциклопедия) – Ф., 1990. (соавтор)  

 Основы здорового образа жизни. /учебное пособие. – Б., 2007.  

 Педагогический контроль за уроками физической культуры. / 

Методическое пособие. – Ф., 1988. 

 Основы здорового образа жизни . – Б., 2007. 

 Дене маданияты теориясы. – Б., 2011. 

Награды профессора А.М. Мамытова: 

 Заслуженный работник образования КР (1995). 

 Почетный работник образования Республики Казахстан 

(2008). 

 Почетная грамота Кыргызской Республики (1991). 

 Медаль «1000-летие эпоса «Манас» (1995). 

 Медаль «10 лет Кыргызской Республике» (2001).  

 Отличник образования Кыргызской Республики. 

 Отличник физического воспитания. 

 Награжден нагрудным значком «Адистик кошундар мык-

тысы». 

 



85 
 

Алимбеков Акматали 

Доктор педагогических наук, 

профессор 

Один ведущих ученых-педаго-

гов КР - Алимбеков Акматали док-

тор педагогических наук, профес-

сор КТУ «Манас». Родился 1957 

году в селе Кандава Узгенского ра-

йона Ошской области. 

Алимбеков Акматали в 1980 

году окончил Ошский государст-

венный педагогический институт, педагогический факультет, после 

окончания присвоена квалификация «учитель начальных классов». А 

Алимбеков в 1990 году защитил кандидатскую, а в 2010 году стал док-

тором педагогическим наук по специальности 13.00.01 – общая педа-

гогика, история педагогики и образования. Ученое звание доцента по 

кафедре педагогики присвоено в 1995 году, ученое звание профессора 

в 2009 году.  

С 2012 года по настоящее время работает заведующим кафедрой 

педагогики гуманитарного факультета Кыргызско-Турецкого универ-

ситета «Манас», принимает активное участие в процессе подготовки 

научных кадров. Он создал свою научную школу.  

С 1986 по 2017гг. А. Алимбеков опубликовал более 150 научных 

работ, из них 7 учебно-методических пособия, 3 типовых программ, 2 

монографии. А. Алимбеков является членом Комитета по присужде-

нию государственных премий в области науки и техники Кыргызской 

Республики. С 2011 года является членом диссертационного совета по 

защите кандидатских и докторских диссертаций при диссертацион-

ном совете Д 13.15.522 при Кыргызском государственном универси-

тете им. И. Арабаева и Кыргызской академии образования. 

Вклад профессора А. Алимбекова в развитие педагогической 

науки в КР состоит в том, что он является одним верных учеников и 

последователей Г.Н Волкова – основателя этнопеадгогики как науки в 

СССР и в постсоветском пространстве. Он множество трудов по этно-

педагогике кыргызов и активно внедряет ее в образовательный про-

цесс высшей школы, принимает активное участие в международных 



86 
 

конференциях и семинарах в Австрии, Венгрии, Словакии, Турции. 

Его научные доклады посвящены проблемам этнопедагогики, педаго-

гической терминологии, теории и практики подготовки педагогичес-

ких кадров. 

Общее количество научных трудов 250. В их состав входят 8 мо-

нографии, 2 терминологических словаря, 14 учебников и учебных по-

собий, и статьи.Труды опубликованы на русском, узбекском, казахс-

ком, татарском, чувашском, турецком, английском языках.Организа-

тор и участник ряда международных научно-практических конферен-

ций. Читал научные доклады в городах: Москва, Стамбул, Алматы, 

Ташкент, Вена, Будапешт, Братислава.  

Под его руководством защищено более 10 кандидатских диссер-

таций.  

Член редколлегий зарубежных и отечественных научных журна-

лов КР, а также член кандидатского (докторского) диссертационного 

совета по педагогике в республике; член комитета по государствен-

ным премиям КР в области науки и техники; член президиума «Об-

щества педагогов Кыргызстана»; член Международной ассоциации 

«Программирование учебной работы»[25]. 

 

Основные научные труды профессораА. Алимбекова: 

 Организация этнопедагогических экспедиций в педвузе. – 

Ф.,1987. 

 Эстетическое воспитание в кыргызской народной педагогике. – 

Ф., 1988. 

 Кыргыз этнопедагогикасы (окуу программасы). - Б., 1993. 

 Кыргыз этнопедагогикасы: Окуу куралы. – Б., 1996. 

 Педагогиканын кээ бир айрым маселелери. - Б., 1998. 

 Кыргыз элинин билим берүү салттары. - Б., 2001.  

 Мугалимдик кесипке киришүү. - Б., 2002. 

 Таалим-тарбия терминдеринин чечмелеме сөздүгү (кыргызча-

түркчө-орусча-англисче) - Б., 2002. 

 Окутуунун жалпы методдору. - Б., 2004. 

 Кыргызстандын билим берүү системасы жана анын проблема-

лары. - Б., 2007. 



87 
 

 Теория и практика этнопедагогической подготовки учителя в 

системе высшего педагогического образования - Б., 2009. 

 Азыркы сабак жана аны өткөрүүнүн технологиясы - Б., 2011. 

 Иновациялык педагогикалык терминдер сөздүгү- Б., 2012. 

 Кыргыз этнопедагогикасы (методикалык колдонмо). - Б., 2012. 

 Окутууда формативдик баалоону колдонуу. Колдонмо. (А. 

Мамытов, С. Иптаровдор менен бирдикте) – Бишкек, 2014. 

 Жаран кантип иденттешет? – Б.: Mahprint. 2016. (Автордук кол-

лектитв) 

 Түрк дүйнөсүнүн ойчулдарынын мурастарындагы педагогика-

лык идеялар. Жогорку окуу жайларынын студ. үчүн окуу куралы. - Б.; 

«Улуу тоолор», 2017.  

 Kırgızistan’da Eğitim ve Tarihî Gelişimi 

http://www.yeniturkiye.com/ Yenı Türkıye. Temmuz-Avgustos 2013 Yıl. 

9. Sayı 53.s 1127 -1144 

 Кыргыз эл педагогикасындагы адеп тарбиясы. Жалпы билим 

берүүчү мектеп-дин муг-дери, жогорку окуу жайлардын студенттери 

үчүн / А. Алимбеков. – Б.; «Улуу Тоолор», 2018. 

 Орто мектепте окутуунун методдору. Орто мектептин мугалим-

дери жана жогорку окуу жайларынын студенттери үчүн окуу куралы / 

А. Алимбеков. - Б.; 2019.  

 Алимбеков, А. Желалиддин Руми Мевлананын таалим-тарбия 

тууралуу кѳз караштары / А. Алимбеков / Жогорку окуу жайларынын 

студенттери үчүн окуу куралы. – Б.; «Улуу Тоолор», 2020.  

 Алимбеков А. Кыргыз Республикасынын билим берүү систе-

масы (тарыхы, азыркысы, көйгөйлөрү) Б.; 2020.  

 Alimbekov, A. The Education System of the Kyrgyz Republic (Its 

history, present, issues) Bishkek. 2021. 

Награды профессора А. Алимбекова: 

 Отличник просвещения. Министерства образования и науки КР 

(2001). 

 Почетная грамота Жогорку Кенеша Кыргызской Республики 

(2020). 

 Нагрудной знак «Кыргыз тили» Национальной комиссии по го-

сударственному языку при президенте КР (2019). 



88 
 

 Медаль Коркута великого отца тюркского мира (Тюрксой 

2014). 

 Диплом Международной Ассоциации образовательных прог-

рамм и обучения (Анкара, 2015 г.). 

 Заслуженный деятель науки и образования (РАЕ 2018). 

 Медаль имени К.Д Ушинского. Российской академии естест-

венных наук  

 Диплом Международной Академии высшего педагогического 

образования (2007). 

 Заслуженный деятель ОшГУ (2012). 

 Педагогиканын каарманы (Общество педагогов Кыргыз-

стана,2020). 

 Юбилейная медаль БатМУ (2013). 

 

 

Калдыбаева Айчурок  

Токтополотовна 

Доктор педагогических наук, про-

фессор 

Калдыбаева Айчурок Токто-

полотовна родилась 5 февраля в 

1958 году в Алайском районе Ошс-

кой области. В 1980 году окончила с 

отличием филологический факуль-

тет Кыргызского женского педагоги-

ческого института имени В.В. Мая-

ковского по специальности русский 

язык и литература, методист по вос-

питательной работе.  

1983-1986 гг. училась в аспирантуре кыргызского научно-иссле-

довательского института педагогики. В Кыргызском государственном 

университете имени И. Арабаева с 1980 года работала преподавате-

лем, доцентом, заместителем директора заочного института, деканом 

факультета. В настоящее время заведует кафедрой педагогики этого 

же университета.  



89 
 

Доктор педагогических наук, профессор А.Т. Калдыбаева яв-

ляется автором более 180 научных работ по общей педагогике, этно-

педагогике и вузовской педагогике, среди которых 5 монографий, бо-

лее 20 учебно-методических пособий и 160 научных статей. Ею под-

готовлены 25 кандидатов педагогических наук.  

Профессор А.Т. Калдыбаева многие годы была ученым секрета-

рем специализированного диссертационнго совета по педагогике, в 

настоящее время является членом диссертационного совет при КГУ 

им. И. Арабаева и Кыргызской академии образования. Этим самым 

вносит большой вклад в организацию и осуществление подготовки 

научно-педагогических кадров в кыргызской Республике. С научными 

докладами участвовала в международных конференциях в Ирландии, 

Турции, России и Казахстане[27]. 

 

Основные труды профессора А.Т. Калдыбаева: 

 Калык Акиевдин чыгармаларынын тарбиялык мааниси. – Б., 

1994. 

 Педагогика тарыхынын очерки / Окуу куралы. – Б., 1995. 

 Очерки по истории педагогики / Учебное пособие. – Б., 1998. 

 Педагогикалык ойлордун жана билим берүүнүн тарыхы / Окуу 

куралы. – Б., 2002. 

 История образования и педагогической мысли / Учебное посо-

бие. – Б., 2002. 

 Эл акындарынын чыгармачылыгындагы этнопедагогикалык 

идеялар. Монография. – Б., 2005. 

 Адеп (Мурас) 5-класс үчүн окуу китеби. – Б., 2005. 

 Адеп (Мурас) Мугалимдер үчүн методикалык колдонмо. – Б., 

2005. 

 Этнопедагогика. Учебное пособие. – Б., 2011 

 Современные проблемы науки и образования. Учебное пособие 

для магистрантов. – Б., 2005. 

 Педагогикалык чеберчилик. Окуу куралы. – Б., 2019. 

 Педагогика, Окуу китеби. – Б., 2020. 

 Фольклордук чыгармалардын мектеп окуучуларын патриот-

туулукка тарбиялоонун булагы катары изилдениш тарыхы. – Б., 2023. 



90 
 

 «АКЕ» даражасына жетүүнүн элдик чен-өлчөмдөрү жана 

Ысык-Көлдөгү акелердин педагогикалык мурастары. – Б., 2023. 

 Ааламдашуу доорунда фольклордук мурастарды окуучуларды 

патриоттук тарбиялоо процессинде пайдалануу. – Б., 2023. 

 Кыргызстандагы заманбап билим берүүнүн тенденциялары 

жана көйгөйлөрү. – Б., 2024. 

 Педагогические условия формирования культуры толерант-

ности в образовательном процессе. – Б., 2024. 

 Ааламдашуу доорунда фольклордук мурастарды окуучуларды 

патриоттук тарбиялоо процессинде пайдалануу. – Б., 2024. 

 

Награды профессора А.Т. Калдыбаева: 

 Почетная грамота ЦК Всесоюзного Ленинского Коммунисти-

ческого союза молодежи (1980) 

 Почетная грамота ЦК Ленинского Коммунистического союза 

молодежи Кыргызстана (1980). 

 Почетная Грамота Киргизской ССР (1982). 

 Отличник образования Кыргызской Республики (1995) 

 Почетная грамота Кыргызского государственного педагогичес-

кого университета им. И Арабаева (2002). 

 Почетная Грамота Президента Кыргызской Республики (2011). 

 Золотая медаль Конгресса женщин Кыргызской Республики 

(2017). 

 Почетная грамота Высшей аттестационной комиссии Кыргызс-

кой Республики (2017). 

 Медаль имени К. Д. Ушинского. Российской академии естест-

венных наук (2018). 

 Член-корреспондент Российской академии естественных наук 

(Москва). 

 



91 
 

Доктор педагогических наук, 

профессор Панкова Татьяна Виталь-

евна  

Панкова Татьяна Витальевна ро-

дилась 8 мая 1948г. в г. Белая Церковь, 

Киевской области, Украина. 

Окончила КЖПИ им. В.В. Маяковс-

кого по специальности «Немецкий язык» 

в 1971г. В разное время работала в КГУ 

им. И. Арабаева - преподаватель, стар-

ший преподаватель, заместитель дирек-

тора Института переподготовки кадров и 

повышения квалификации, директор 

Заочного педагогического института, 

проректор по внебюджетному обучению, заведующая кафедрой педа-

гогики, декан ОМК, профессор кафедры педагогики. 

В своих работах Т.В. Панкова исследует повышение качества эт-

нопедагогической подготовки учительских кадров с учетом их буду-

щей работы в школах с многонациональным составом учащихся. Ав-

тор подчеркивает, что этнопедагогика подразумевает сравнительное 

изучение этнокультурного опыта и наследия разных народов, выделе-

ние рационального воспитательного зерна в этнической жизнедея-

тельности, выявление наиболее объективного и ценного для педагоги-

ческой теории и практики. В 2006 г. успешно защитила докторскую 

диссертацию на тему «Научно-педагогические основы сравнительной 

этнопедагогики». 

Член-корреспондент Академии педагогических и социальных 

наук (г. Москва). Имеет более 151 научных работ, из них – 2 моногра-

фии, 26 учебно-методических пособия. [20] 

 

Основные научные труды профессора Т.В. Панковой: 

 Кыргызская народная педагогика: учебно-методическое посо-

бие (на кырг. И русс. Языках) - Б.,1983 -80с. (соавтор Рахимова М.Р.) 

 Лекции по этнопедагогике (учебное пособие для студентов пе-

дагогических вузов). Выпуск 2. – Б., 1994 -21 с (соавтор Акиева Г.С) 



92 
 

 Лекции по этнопедагогике (учебное пособие для студентов пе-

дагогических вузов) Выпуск 3. - Б.,1995-38с. 

 Очерки по истории педагогики (учебное пособие: на кырг и 

русс языках)-Б.,1998- 388с.(соавторы Рахимова М.Р., Калдыбаева 

А.Т.) 

 Психолого-педагогические основы сравнительной этнопедаго-

гики (монография) –Б.,1001-296с. 

 Научно-педагогические основы сравнительной этнопедагогики 

(монография) - Б, 2005. - 236с. 

 Педагогика высшей школы (учебное пособие для магистрантов) 

–Б., 2014 - 162с. 

 Особенности инновационной учебной деятельности студентов 

вузов. Сб материалов Международной конференции. Москва – Ир-

кутск. - 28 февраля - 2020г. 

 Активизация учебной деятельности как педагогическая проб-

лема- Вестник Кыргызско-Российского Славянского универсистета, 

№10-т.21-2021. 

Награды профессора Т.В. Панковой: 

 Почетная грамота Министерства образования и науки Кыргызс-

кой Республики (1999). 

 Значок «Отличник образования КР» Министерства образования 

и науки Кыргызской Республики (2001).  

 

 

Доктор педагогических наук, 

профессор Дюшеева Назира 

Кубанычбековна  

Дюшеева Назира 

Кубанычбековна родилась 29 

ноября 1972г. в городе Фрунзе. В 

1995 году она окончила Иссык-

Кульский государственный уни-

верситет имени Касыма 

Тыныстанова с присвоением ква-

лификации "учитель начальных 



93 
 

классов, учитель русского языка в начальных национальных классах". 

Доктор педагогических наук. Профессор. Член-корр. МАНПО 

Дополнительное образование: 

 Кыргызская государственная юридическая академия, специаль-

ность: юриспруденция, квалификация: юрист (2005); 

 Московский городской педагогический университет (МГПУ, г. 

Москва); 

 Более 50-ти курсов повышения квалификации/семинаров/тре-

нингов и научно-методических стажировок. 

Основные этапы профессиональной трудовой деятельности: 

 1995 г. – преподаватель кафедры “Педагогика и психология” 

ИГУ им. К. Тыныстанова; 

 1997 г. – старший преподаватель кафедры “Педагогика и психо-

логия” ИГУ 

 1998-2016 гг. – заведующая кафедрой “Педагогика и психоло-

гия” ИГУ 

 2003-2004 гг. – декан историко-педагогического факультета 

ИГУ, а также по внутреннему совместительству: заведующая ка-

федрой “Педагогика и психология”; 

 2004-2005 гг. – начальник отдела контроля качества образова-

ния ИГУ, а также по внутреннему совместительству: заведую-

щая кафедрой “Педагогика и психология”; 

 2005 г.-2010 гг. – заведующая кафедрой “Педагогика и психо-

логия”; 

 2010 г. – проректор по науке, инновациям и международным 

связям ИГУ им. К. Тыныстанова, а также по внутреннему совмести-

тельству: заведующая кафедрой “Педагогика и психология”; 

 2010-2016 гг. – заведующая кафедрой “Педагогика и психоло-

гия” ИГУ им. К. Тыныстанова. 

 2016-2021 гг. – директор Республиканского института повыше-

ния квалификации и переподготовки педагогических работников при 

МОН КР. 

 4.02.2021 – по настоящее время - президент Кыргызской акаде-

мии образования при Министерстве образования и науки КР. 



94 
 

Научный руководитель 2-х докторских диссертаций и 8-ми кан-

дидатских диссертаций по педагогике (специальность 13.00.01 – об-

щая педагогика, история педагогики и образования). защитились под 

научным руководством Дюшеевой Н.К. 3 диссертанта. Оппонент дис-

сертаций за период 2012-2020 гг.: докторских – более 13-ти и канди-

датских – более 30. 

Имеет более 85 научных работ, из них: 1 монография, 16 учебно-

методических пособий, 68 научных статей. [20] 

Основные научные труды профессора Дюшеевой Н.К.: 

 Альтернативные подходы к аттестации учителей// Известия 

РАО. - № 1-2. – 2021. – 20 с. 

 Подготовка вузовского преподавателя к формированию функ-

циональной грамотности у студентов вуза // СибАК, 2016. – Иннова-

ции в науке: сб. ст. по матер. LXIVмеждунар. науч.-практ. конф. – 

№12. – (61), Ч. I.‒ С. 101-106. 

 Функциональная грамотность будущего педагога: сущность и 

содержание // СибАК, 2016. – Инновации в науке: сб. ст. по матер. 

LXIVмеждунар. науч.-практ. конф. – №12 (61), Ч. I. ‒ С. 107-115. 

 

Награды профессора Дюшеевой Н.К.: 

 Мактоо Барагы ИГУ им. К. Тыныстанова ко Дню Учителя и ра-

ботников образования (2004). 

 Ардак грамота ко Дню Учителя и работников образования 

(2005). 

 Почетная грамота МОН КР (2007 г.). 

 Значок «Отличник образования Кыргызской Республики» (2010 

г.). 

 Памятные наручные часы от ЦК Профсоюза работников обра-

зования и науки КР/Кыргыз Республикасынын билим жана илим кыз-

маткерлеринин кесиптик бирлигинин Борбордук комитетинин торага-

сынын эстелик кол сааты (Распоряжение № 132 от 18 декабря 2019 г.). 

 

В целом, педагогическая наука в Кыргызстане развивается ус-

пешно и с учетом современных мировых тендеций и в соответствии с 



95 
 

потребностями респбулики в научно-педагогических кадрах. Это на-

ходит отражение в научно-методологических основаниях исследова-

ний, проводимых учеными Кыргызстана, в разрабатываемых ими 

идеях, подходах, концепциях, методиках и рекомендациях. В то же 

время научные силы страны концентрируют свои усилия на решении 

тех задач, которые определяют развитие системы образования Кыр-

гызской Рес публики. 

Исходя из общих представлений о специализации научных иссле-

дований, в педагогической науке Кыргызской Республики можно вы-

делить несколько крупных направлений. Это исследования, связанные 

с изучением: а) социально-гуманитарных аспектов образования – с 

философией, культурологией, историей, этнопедагогикой, языковой 

ситуацией в республике; б) основ преподавания естественных наук 

(физика, химия, биология, география, математика и информатика); в) 

методов и методик обучения языкам; г) научных основ физической 

культуры и спорта; д) проблем профессионального образования и под-

готовки кадров; е) теории и практики воспитания.  

Большая часть научно-педагогических исследований в Кыргыз-

стане выполнена по специальностям 13.00.01 «Общая педагогика, ис-

тория педагогики и образования»; 13.00.02 «Теория и методика обуче-

ния и воспитания»; 13.00.03 «Специальная педагогика»; 13.00.04 

«Теория и методика обучения физической культуре»; 13.00.08 «Про-

фессиональная педагогика».  

Современная наука в Кыргызской Респбулике сегодня представ-

лено 1179 докторами, 5323 кандидатами наук [28]. Сегодня кыргызс-

кую педагогическую науку представляют более 50 докторов и более 

600 кандидатов педагогических наук разных специальностей, преиму-

щественно по общей педагогике, методике преподавания кыргызского 

языка и русского языка в кыргызской школе, а также естественных 

наук в кыргызских школах.  

Следует отметить, что до обретения Кыргызской Республикой су-

веренитета, то есть до 1991 года, в стране было всего восемь докторов 

педагогических наук. В настоящее время их число возросло почти в 7 

раз, что свидетельствует о благоприятных условиях для развития пе-

дагогической науки в нашей стране, а также о потребностях системы 

образования в новых научных данных. 



96 
 

 

4. Вклад кафедры педагогики высшей школы (ПВШ) КНУ 

им. Ж. Баласагына в развитии педагогической науки и образова-

ния в Кыргызской Республике 

Приобретение республикой независимости, установившиеся в об-

ществе новые социально-экономические отношения перед наукой ста-

вят новые задачи. Важной проблемой педагогической науки и практики 

продолжает оставатся подготовка и переподготовка педагогических 

кадров в соотвествии с вызовами современного глобализированного, 

информационного, технологизированного общества, которая предъяв-

ляет все больше требований к человеческим ресурсам, в особенности к 

педагогическим кадрам, от которых во многом зависит качество образо-

вания и интеллетуальный потенциал страны.  

В решении указанных задач важная роль принадлежит системе выс-

шего образования страны. Будучи классическим вузом, которая откыра-

лась на базе педагогического института, Кыргызский национальный 

университет им. Ж. Баласагына всегда стояла у истоков подготовки 

научно-педагогических кадров для системы образования республики. 

 Кафедра педагогики высшей школы (ПВШ) КНУ им Ж. Баласа-

гына является одним старейших учебно-методических, научных подраз-

делений КНУ, которая существует со дня основания университета с 

1932 года. Известно, что первым заведующим кафедрой педагогики и 

психологии в то время был кандидат педагогических наук Б.К. Кулда-

шев.  

В разные периоды (с 1932 по настоящее время) кафедру педагогики 

и психологии возглавляли: кандидат педагогических наук Б.К. Кулда-

шев, доктор педагогических наук, профессор А.Я. Арет, кандидат педа-

гогических наук, доц. С.И. Гершун, доктор педагогических наук, про-

фессор, член - корреспондент АПН СССР, М.Р. Балтабаев, кандидат пе-

дагогических наук, профессор Н.И. Имаева, доктор педагогических 

наук, профессор Н.А. Асипова, кандидат педагогичесих наук, доцент 

Т.С. Сатыбекова, доктор педагогоических наук, проф. Р.И. Курманход-

жаева, доктор педагогичесих наук, профессор А.С. Раимкулова, доктор 

педагогических наук, проф. Г.Т. Карабалаева.  



97 
 

Кафедра всегда славилась своим качественным составом, здесь ра-

ботали основатели педагогической науки в КР. Например, Б.К. Кулда-

шев - первый кандидат педагогических наук в Кыргызстане (1949); 

д.п.н., профессор А.Я. Арет - был одним из основателей теории самовос-

питания в СССР, д.п.н., проф. М.Р. Балтабаев был первым член-коррес-

пондентом АПН СССР из Кыргызстана и обосоновал научно-практичес-

кие пути перехода на всеобщее среднее образование в КР (1974); 

Рахимова М.Р. – первая женщина доктор педагогичсеких наук в Средней 

Азии (1980); к.п.н., проф Н. Имаева была одним из первых женщин, за-

щитивших кандидатскую диссертацию по педагогике (1974).  

Долгое время кафедру возглавляла д.п.н., действительный член 

Академии социально-педагогических наук (Москва), профессор 

Н.А. Асипова, которая является основателем научной школы по сследо-

ванию проблем межультурной коммуниации и поликультурного обра-

зования, которая выпустила 3 доктора наук и 28 кандидатов наук.  

В настоящее время кафедру возглавляет д.п.н., профессор Г.Т. Ка-

рабалаева, которая занимается исследованием по семейному воспита-

нию, проблеме инклюзивного образования в высшей школе.  

Все это говорит о том, кафедра педагогики всегда была ведущим 

научным центром, куда для научной экспертизы поступают научные ра-

боты из разных диссертационных советов, в настоящее время кафедра 

педагогики высшей школы считается одной из научных центров педаго-

гичсекой науки.  

Основной профессионально-педагогический состав (ППС) кафедры 

представляет 4 доктора педагогических наук - проф. Н.А. Асипова, 

проф. А.С. Раимкулова, проф. Г.Т. Карабалаева, доц. Сатыбекова М.А.; 

4 кандидата педагогических наук (доц. Т.С. Сатыбекова, доц. В.А. Нуж-

ный, доц. А.С. Байтокова, доц. А.С. Баялиева); 5 старших преподавателя 

(Д.Т. Калибекова, Т.К. Темиралиева, Т.М. Мусакулов, 

Д.А. Айтымбетова, С.Н. Нурбекова) и 1преподаватель (А.С. Аркабаева).  

В настоящее время кафедра педагогики высшей школы КНУ им. 

Ж. Баласагына представляет образовательное, учебно-методическое и 

научное подразделение, в структуре Института социально-гуманитар-

ных наук (ИСГН), которая имеет свое особое место и миссию.  



98 
 

 
Свою миссию кафедра ПВШ КНУ им. Ж. Баласагына видит в под-

готовке высоковалифцированных педагогических кадров для системы 

образования КР, в особенности для системы высшего образования. 

Именно стратегическими целями подготовки научно-педагогических 

кадров для высшей школы было обусловлено перепрофилизация ка-

федры педагогики и психологии на кафедру педагогики высшей школы 

в 1996 году, а с 1997 года кафедра начинает подготовку магистров педа-

гогики. 

Более чем за 50 лет на кафедре подготовлены 10 докторов педаго-

гических и более 50 кандидатов педагогических наук. Создана научная 

школа в под руководством д.п.н., профессором Н.А. Асиповой, откуда 

вышли 3 доктора педагогических наук и 27 кандидатов педагогических 

наук, которые работают над совершенствованием подготовки научно-

педагогических кадров для КР, исследуют проблемы воспитания поли-

культурной и многоязычной личности, проблемы вузовской педагогики 

и социального формирования подрастающего поколения, этнопедагоги-

ческие аспекты воспитания в условиях глобализации и др. Кафедра гор-

дится докторами педагогических наук: М.Р. Балтабаев, К.Д. Эмих, В.А. 

Степанов, Н.А. Асипова, Р.И. Курманходжаева, А. Алимбеков, А.С. 

Раимкулова, Г.Т. Карабалаева, Р.Т. Сулайманова, которые вышли из 

этой кафедры.  



99 
 

 

 

 
Кафедра поддерживает научные связи со многими вузами дальнего 

и ближнего зарубежья. Среди них Евразийский национальный универ-

ситете им. Л.Н. Гуимлева (Респулика Казахстан), Казахский националь-

ный университет им. Аль – Фараби (Алматы), Башкыртский государст-

венный университет им. М. Акмуллы (Уфа, Россия), Казахсий нацио-

нальный педагогический университет им Абая (Алматы), Дортмундс-

кий технический университет (Германия), Кент Стейт университет 



100 
 

(США), Уиверситет им. Желал Баяр (Турция), унивеситет им Коперника 

(г. Торун, Польша), Международная академия Естественных наук (Рос-

сия), Ярославский госуниверситет им. К.Д. Ушинского (г. Ярославль, 

Россия), международная академия социально-педагогическких наук 

(Москва, Россия) и др. 

Кафедра обслуживает 12 факультетов, 9 институтов университета, 

на уровне бакалавриата, магистратуры, докторантуры, аспирантуры по 

преподаванию педагогических дисциплин и осуществляет руководство 

разными видами педагогической практики.  

Научно-методическая деятельность кафедры направлена на разра-

ботку образовательных программ разного уровня, начиная от бакалав-

ров, магистров кончая традиционными докторами педагогических наук 

и докторов PhD западной модели. По существу, кафедра ПВШ является 

научно-исследовательским и методическим центром по реализации 

многоуровнего высшего образования в КР, обеспечивающая подготовку 

по 4 профилям: «Педагогика и психология» (бакалавр), «Педагогика 

высшей школы», «Педагогика и психология» и «Администрирование и 

управление образовательными системами» (магистратура), традицион-

ная аспирантура/докторантура по подготовке научно-педагогических 

кадров с учеными степенями по спец.13.00.01 – Общая педагогика, ис-

тория педагогики и образования, 13.00.08 – Теория и методика профес-

сионального образования. С 2021г. кафедра осуществляет подготовку 

доктор PhD по направлению «Педагогика».  

Профессиональные задачи и усилия членов кафедры ПВШ направ-

лены на решение стратегических задач КНУ в процессе трансформации 

его как научно-исследовательского вуза с особым статусом (2022). 

Члены кафедры постоянно принимают участие в начуных проектах, 

например, «Научно-методическое обеспечение подготовки докторов 

PhD по педагогическим направлениям» (2019-2021гг.), реализация кото-

рой завершился получением лицензии на открытие докторантуры запад-

ного образца при кафедре; «Научно-педагогические основы иннова-

ционно-проектировочной компетентности преподавателей и пути их 

формирования в образовательном процессе» (2019г.); в настоящее время 

кафедра работает над реализацией проекта «Научно-методологические 

основы обеспечения реализации инклюзивного высшего образования в 

КР». (2023-2025гг.)  



101 
 

Результаты внедрения научных исследований представлены на 

международных научно-практических конференциях, семинарах, тре-

нингах. В них также принимают активное участие как молодые иссле-

дователи из Кыргызстана, так и их зарубежные коллеги из Казахстана, 

Турции, Германии и России.  

Из вышеизложенного следует, что кафедра педагогики является 

научно-исследовательским центром, который обладает высоким науч-

ным потенциалом, благодаря чему вносит существенный вклад в разви-

тие педагогической науки в и подготовку научно-педагогических кадров 

для республики, она славится своей научной школой, откуда вышли 

многие передовые представители педагогической науки Кыргызстана.  

 

Заключение 

Таким образом, несмотря на серьезные трудности переходного пе-

риода, развитие педагогической науки в нашей стране не замедлялось, а 

наобоорт набирает высокие темпы. За эти годы выросли объемы педаго-

гических исследований, обогатилась их тематика, исследуются проб-

лемы, адекватные современным требованиям подготовки научно-педа-

гогических кадров высшей квалификации.  

Показателем развития педагогичсекой науки в республике является 

то, что преодолена ее относительная обособленность и она влилась в ми-

ровой мейнстрим педагогической мысли. В трудах ученых Кыргызстана 

сегодня представлены идеи, разработанные в рамках основных направ-

лений мировой педагогической науки, они, как правило, разрабаты-

ваются не в виде заимствований, а в качестве творчески освоенного ин-

теллектуального материала. Это говорит о том, что становление педаго-

гической науки в нашей стране кардинально отличается от прежней 

плоскостной модели и соответсвует инновационным и технологическим 

вызовам современной гуманитарной науки.  

Несомненным достижением педагогической науки Кыргызстана 

стало увеличение вклада ученых-педагогов Кыргызстана в решение ак-

туальных задач образования, обучения, воспитания нового поколения 

граждан КР, профессиональной подготовки подрастающих поколений 

страны к новым условиям жизни в глобализированном поликультурном 

мире и быть готовым к вызовам инновационным технологичсеким вы-

зовам соврменности.  



102 
 

Литература: 

1. Абдырахманов, Т.А. Кыргызстандын жана дүйнөнүн билим бе-

рүү системалары ХХI кылымда: реформалар, тенденциялар, проблема-

лар. – Бишкек: Махрrint, 2013. – 320 б. 

2. Асанканов, А. Кузница педагогических кадров. История КГПУ 

им. И. Арабаева. – Б., 2002. – 80 с. 

3. Асипова, Н.А. Смадиярова З.А. Научная педагогика в современ-

ном Кыргызстане: динамика развития и концептуальные аспекты. Выс-

шее образование сегодня. 2019, №9. С. – 8 

//https://cyberleninka.ru/article/n/nauchnaya-pedagogika-v-sovremennom-

kyrgyzstane-dinamika-razvitiya-i-kontseptualnye-aspekty/viewer 

4. Антология педагогической мысли в Кыргызстане. Педагогика, 

1988. - 363 с.  

5. Бактыгулов, Дж.С. Культурно-просветительные учреждения 

Киргизии в условиях развитого социализма. – Фрунзе: Илим, 1985. – 61 

с. 

6. Измайлов, А.Э. Кыргызстандагы советтик билим берүүнүн та-

рыхы (1917-1957). – Фрунзе, 1961. –384-б. 

7. Измайлов, А.Э. Просвещение в республиках Советского Востока. 

– М.: Педагогика, 1973. – 368 с. 

8.Кыргызстан. Энциклопедия. / Центр Государственного языка и 

энциклопедии. Бишкек, 2001. 7. Уалиханов Шокан. Тандамалы. 2-бас,-

Алматы: Жазушы, 1985. С 259-314. 

9. Ногойбаева, С.Б. Становление и развитие образования в Кыргыз-

стане: особенности отечественнных лингвистических исследований в 

советский период //Аксиологические аспекты современных филологи-

ческих исследований: тезисы докладов Международной научной конфе-

ренции 

(УрФУ, 15–17 октября 2019 г.). – Екатеринбург: Издательский дом 

«Ажур», 2019. – С. 96-97 //https://cyberleninka.ru/article/n/razvitie-nauki-i-

obrazovaniya-v-tsentralnoy-azii-v-20-50-e-gody-xx-veka/viewer  

10. Серикпа, Г.Г. Гардинг Развитие науки и образования в централь-

ной Азии в 20-50 годы ХХ века. // Journal «Bulletin Social-Economic and 

Humanitarian Research», № 12 (14), 2021. С. - 54-69. e-ISSN 26585561 

//https://cyberleninka.ru/article/n/razvitie-nauki-i-obrazovaniya-v-

tsentralnoy-azii-v-20-50-e-gody-xx-veka/viewer  



103 
 

Интернет источники: 

11. http://www.welcome.kg/ru/kyrgyzstan/science/juxlq/ 

12. http://cslnaskr.krena.kg/collections/uploads/enclpdia_pedagogy.pdf 

13.https://open.kg/about-kyrgyzstan/history/kyrgyzstan-as-part-of-

russia/532-pervye-prosvetiteli.html https://open.kg/about-

kyrgyzstan/history/kyrgyzstan-as-part-of-russia/532-pervye-prosvetiteli.html 

(Первые кыргызские просветители) (дата просмотра: 06.08.2024) 

14. https://ru.wikipedia.org/wiki/Измайлов,_Азиз_Эминович 

15. https://ru.wikipedia.org/wiki/Шейман,_Лев_Аврумович 

16.https://ru.wikipedia.org/wiki/Балтабаев,_Мукаш_Руставлетович] 

17. https://ru.wikipedia.org/wiki/Исак_Бекбоев 

18. https://ru.wikipedia.org/wiki/Рахимова,_Магрифа 

19.https://ru.wikipedia.org/wiki/Имаева,_Нуриля 

20. http://arabaev.kg/dp.kg/?option=chl 

21.https://ru.wikipedia.org/wiki/Мамбетакунов,_Эсенбек 

22. https://ru.wikipedia.org/wiki/Асипова_Нурбүбү_Асаналиевна 

23. https://ru.wikipedia.org/wiki/Мамытов,_Абакир 

24.https://ru.wikipedia.org/wiki/Назаркул_Ишекеев 

25.https://ru.wikipedia.org/wiki//Акматали_Алимбеков 

26. https://ky.wikipedia.org/wiki/ Рысбаев_Сулайман_Казыбаевич 

27.https://ky.wikipedia.org/wiki/ Калдыбаев_айчүрөк_токтополо-

товна 

28.https://www.oshsu.kg/ru/news/1411 

  

http://www.welcome.kg/ru/kyrgyzstan/science/juxlq/
http://cslnaskr.krena.kg/collections/uploads/enclpdia_pedagogy.pdf
https://ru.wikipedia.org/wiki
https://ru.wikipedia.org/wiki/Шейман,_Лев_Аврумович
https://ru.wikipedia.org/wiki
https://ru.wikipedia.org/wiki
https://ru.wikipedia.org/wiki
https://ru.wikipedia.org/wiki
http://arabaev.kg/dp.kg/?option=chl
https://ru.wikipedia.org/wiki/
https://ru.wikipedia.org/wiki/
https://ru.wikipedia.org/wiki
https://ru.wikipedia.org/wiki
https://ru.wikipedia.org/wiki
https://ky.wikipedia.org/wiki/
https://ky.wikipedia.org/wiki/
https://www.oshsu.kg/ru/news/1411


104 
 

Осмонова Динара Аскарбековна  

Жусуп Баласагын атындагы Кыргыз улуттук университетинин  

дин таануу жана теология кафедрасынын башчысы,  

философия илимдеринин доктору, профессор 

 

КЫРГЫЗСТАНДАГЫ ЖОГОРКУ ОКУУ ЖАЙЛАРЫНДАГЫ 

«ДИН ТААНУУ» БОЮНЧА БИЛИМ БЕРҮҮ: ТАРЫХЫ ЖАНА 

АЗЫРКЫ АБАЛЫ 

Советтер Союзу кулагандан кийин 1991-жылдын 31-августунда 

Кыргыз Республикасы эгемендигин жарыялап, андан кийин өлкөдө 

мамлекеттик курулуш башталган, ал коомдук турмуштун бардык тар-

мактарына, анын ичинде билим берүүгө да таасирин тийгизген. 

Кыргызстандын жогорку билим берүү системасы советтик жо-

горку билим берүү системасынын салтын мурастап, илим менен би-

лим берүүнүн негизги маселелери боюнча Россия мамлекетинин би-

лим берүүсү менен шайкеш өнүгүүдө. Бул нерсе “дин таануу” илимий 

адистигине да тиешелүү. Мисалы, Кыргыз Республикасынын Прези-

дентине караштуу Улуттук аттестациялык комиссиянын Президиуму-

нун 2023-жылдын 30-мартындагы № 126 токтому менен бекитилген 

«Дин философиясы жана дин таануу» илимий адистигинин паспорту 

(шифри 09.00.14) Орусиянын Билим берүү жана илим министрлиги-

нин 2021-ж. 24-февралындагы №118 буйругу менен бекитилген 5.7.9 

- дин философиясы жана дин таануу шифри боюнча илимий адисти-

гинин паспорту менен дээрлик бирдей. Ошол эле учурда Кыргыз-

станда илим жана билим өлкөнүн социалдык-экономикалык тарма-

гында жетишкен ийгиликтерине жараша өнүгүп жатканын, бардык 

жердегидей эле постсоветтик мейкиндикте да өзүнүн өнүгүү тенден-

циялары жана көйгөйлөрү бар экенин белгилей кетүү керек. 

Кыргызстанда дин таануу илиминин тарыхы Кыргыз мамлекеттик 

университетинде 1964-жылы университеттер аралык илимий атеизм 

кафедрасы уюшулгандан башталат. Ошол эле мезгилде Кыргыз ССР 

илимдер академиясында болгон диний маселелер боюнча илимий-

изилдөө иштери жүргүзүлө башталган» [1]. Ушундан тартып дин таа-

нуу илими СССРдеги бардык жердеги коомдук илимдер сыяктуу эле 



105 
 

илимий атеизмди жайылтуу үчүн мамлекеттик саясатка багытталган 

[2]. 

1995-жылы Кыргыз Республикасынын Билим берүү, илим жана 

жаштар саясаты министрлиги тарабынан мамлекеттик билим берүү 

стандарты бекитилип, анын натыйжасында дин таануу жана маданият 

таануу бир предметке бириктирилип, натыйжада дин таануу маданият 

таануунун курамында окутула баштаган [3]. 

Бул жерде дин таануу менен теология илимдеринин айырмачы-

лыктарына токтолуп кетүүбүз зарыл. Дин таануу - светтик дисциплина 

болуп саналат жана конфессияга багытталган эмес. «Дин таануу динге 

социалдык-маданий феномен катары басым жасап, анын келип чыгы-

шын, өнүгүшүн, иштешин жана белгилүү бир диний көз карашка таян-

бастан, маданияттын башка аспектилери менен байланышын изил-

дейт… Дин таануу логика, акыл-эс жана тарыхый анализ, аналогия, 

салыштырма изилдөө ж.б. сыяктуу илимий ыкмалар менен иштейт… 

Дин таануу диндер, алардын тарыхы, маданияты жана коом менен 

болгон байланышы жөнүндө билимдерди жеткирүүгө умтулат… Дин 

таануу бардык диний салттарды бирдей карап, алардын көп түрдүүлү-

гүн жана өзгөрүп тураарын эске алат» [4]. 

Кесипкөй дин таануучуларга болгон чукул муктаждык «дүйнө-

дөгү баардык диндерди терең түшүнгөн адистердин болуусун талап 

кылат, алардын билимин бир диний салт менен чектеп коюу идеоло-

гиялык бейтараптуулуктун жана кандайдыр бир идеологиядан жана 

динден бирдей алыстыктын принциптерине карама-каршы келет». 

Ушуга байланыштуу жогорку окуу жайлардын алкагында дин таа-

нуучуларды даярдоо «толеранттуулуктун жана диний толеранттуулук-

тун, башка маданияттын жана конфессиялардын өкүлдөрүнө урмат-

сый менен мамиле кылуунун жана алардын ортосунда диалог түзө би-

лүүнүн духунда» болушу керек [5]. 

1998-жылы эгемендүү Кыргызстанда биринчи дин таануу кафед-

расы Ж. Баласагын атындагы Кыргыз улуттук университетинин со-

циалдык-гуманитардык илимдер факультетинде түзүлүп, ал бүгүнкү 

күнгө чейин ийгиликтүү иштеп келет. Негиздөөчүсү жана кафедра 

башчысы (1998-2023-жылдары) философия илимдеринин кандидаты, 

профессор Толкун Омуровна Омурова болгон. Аталган кафедра 2006-



106 
 

жылдан бери дин таануу боюнча адистерди даярдап чыгаруучу ка-

федра болуп саналат. Студенттер дин таанууну бекитилген билим бе-

рүү программасына ылайык окутулат жана дин академиялык светтик 

өңүттө окутулат.  

Ошол эле учурда динди изилдөөдө дисциплиналар аралык мамиле 

колдонулат, анын натыйжасында дин философиясы, тарых, социоло-

гия, психология, антропология ж.б. аспектилеринен каралат. Мамле-

кеттик билим берүү стандартында мындай предмет жок болгондуктан, 

2009-жылы «Кыргызстандын университеттеринин (ошондой эле 

башка светтик окуу жайларынын) практикасында «дин таануу» Ж.Ба-

ласагын атындагы Кыргыз улуттук университетинде гана окулат. Ал 

өз алдынча курс болгондуктан, жарым-жартылай “маданият таанууга” 

кирет, анда дин жөнүндө жалпы маалымат гана берилет” [3]. 2017-

жылдан баштап кафедра «Дин таануу жана теология» деп аталат. Дин 

таануу курстарынан тышкары студенттер араб тилин үйрөнүшөт, бул 

аларга ислам дүйнөсүн тереңирээк изилдөөгө мүмкүнчүлүк берет. 

1990-жылы билим, илим жана маданият боюнча Бириккен улуттар 

уюмунун көмөгү менен Б. Ельцин атындагы Кыргыз-Россия славян 

университетинде ЮНЕСКОнун дүйнөлүк маданият жана диндерди 

изилдөө” кафедрасы түзүлгөн. 2023-жылдын сентябрь айынан баштап 

аталган кафедра философия кафедрасы менен бириктирилип, акаде-

мик А.Ч. Какеев атындагы «Философия жана дин таануу» кафедрасы 

деп аталып калган. Кафедра дин таануу багытында адистерди даярдап 

чыгаруучу бүтүрүүчү кафедра болуп саналат, 531400- дин таануу не-

гизги билим берүү программасынын алкагында «дин таануу» адис-

тиги боюнча бакалаврларды жана «саясат жана дин» профили боюнча 

магистрлерди даярдайт. 

ОшМУнун Арашан гуманитардык институтунда дин таануу жана 

жалпы билим берүү дисциплиналары кафедрасын камтыган дин таа-

нуу факультети «теология» адистиги боюнча (орто кесиптик; бакалавр 

даражасы) даярдоо жүргүзөт. 

Келечектеги дин таануучуларды даярдоону баштоону чечкен дагы 

бир жогорку окуу жай – Кыргыз-Түрк “Манас” университети (Бишкек 

ш.). Дин таануу кафедрасы теология факультетинин курамында 2011-

2012-окуу жылында түзүлгөн, ал эми 2015-2016-ж. дин таануу боюнча 



107 
 

бакалаврларды биринчи ирет бүтүрүү аземи болуп өттү. Окутуу кыр-

гыз жана түрк тилдеринде жүргүзүлөт жана жалпысынан Кыргыз Рес-

публикасынын Билим берүү жана илим министрлиги тарабынан беки-

тилген стандарттарга ылайык, ошондой эле Кыргыз-Түрк “Манас” 

университетинин уставына ылайык жүргүзүлөт”. Бул университетте 

дин таануу адистиги боюнча окутуу «диндердин тарыхы, дин жана ма-

даният, дин философиясы, дин психологиясы, дин феноменологиясы, 

адеп-ахлак жана баалуулуктар, дин антропологиясы сыяктуу дин таа-

нуу илимине байланыштуу; ошондой эле тафсир, хадис, калам, маз-

хабдар тарыхы, ислам фикх, ислам тарыхы сыяктуу ислам дисципли-

налары окутулат. Мындан тышкары, кафедрада билим берүү психоло-

гиясы, өлчөө жана баалоо, билим берүү социологиясы, билимге кири-

шүү, атайын окутуу усулдары, диний таалим-тарбия, диний чечендик 

сыяктуу жалпы жана педагогикалык билим берүүчү курстар, ошондой 

эле түрк, кыргыз, араб, орус тилдери окутулат».  

Дин таануу программасы исламга багытталган окуу дисциплина-

лары тереңирээк изилдөө менен окутулат. Бүтүрүүчүлөр Кыргыз Рес-

публикасынын Билим берүү жана илим министрлигине караштуу мам-

лекеттик жалпы билим берүү окуу жайларына, ошондой эле Түркия 

Республикасынын мамлекеттик мектептеринде дин таануу мугалими 

катары ишке орношуу мүмкүнчүлүгүнө ээ. Мындан тышкары, бүтү-

рүүчүлөр мамлекеттик жана башка уюмдарда, анын ичинде муфтиятта 

адис болуп иштей алышат. 

2017-жылы «дин таануу» адистиги боюнча окутуу Бишкек жана 

Ош шаарларында уюштурулган, так айтканда, Жусуп Баласагын атын-

дагы Кыргыз улуттук университетинде, Кыргыз-Түрк «Манас» уни-

верситетинде, Б.Н. Ельцин атындагы Кыргыз-Орус Славян универси-

тетинде жан ОшМУнун «Арашан» гуманитардык институтунда ишке 

ашырылат. 

Кыргыз Республикасынын Президенти С.Жапаровдун жарлыгына 

ылайык, 2022-2023-окуу жылынан баштап Кыргызстандын жалпы би-

лим берүүчү мектептеринин окуу планына «Диндердин өнүгүү та-

рыхы» предмети киргизилгенден бери Кыргызстанда дин таануучу-

ларга болгон суроо-талап туулгандыгы айгинеленип калды [6]. Буга 

чейин да 2016-жылдан тарта мектептерде 9-класста экспериментал-



108 
 

дык дисциплинада «Диндердин маданиятынын тарыхы» алгач 10 мек-

тепте, 2018-жылдан баштап республиканын 56 мектебинде окутула 

баштаган [7]. 

2024-жылдын биринчи жарым жылдыгынын абалы боюнча “Кыр-

гызстанда дин таануу жана теология боюнча адистер республиканын 

9 мамлекеттик университетинде 2021-жылы бекитилген Мамлекеттик 

билим берүү стандарттарына ылайык “Дин таануу” жана “Теология” 

багыттары боюнча даярдалууда. Бул стандарттардын негизги приори-

теттери болуп окуучулардын руханий-адептик өнүгүүсү жана тар-

биясы саналат» [4]. 

Тилекке каршы, Кыргыз Республикасында “дин таануу” адистиги 

боюнча диссертациялык кеңеш жок, бул илимий дисциплина катары 

өнүгүү темпин олуттуу төмөндөтүп, дин таануу илимий жана илимий-

билим берүү уюмдарынын муктаждыктары үчүн жогорку илимий-пе-

дагогикалык аттестациялоонун кесипкөй кадрларын даярдоо мүмкүн-

чүлүгүн жокко чыгарат [8]. Кыргызстанда «теология» багыты боюнча 

Phd-докторлук илимий даражаны коргоонун айрым учурлары бул көй-

гөйдү чечпестен, тескерисинче, «профессионалдуулук, жасалмачы-

лык, илимди каралоо жана дискредитациялоо» деген жүйөлүү айып-

тоолорду жаратууда [2]. 

Жогорудагыны жыйынтыктап айтканда, Кыргызстанда дин таа-

нуу билим берүү Кыргыз Республикасы эгемендүүлүк алгандан ки-

йинки учурдагы мамлекеттик мыйзамдардын алкагында өзүнүн уни-

калдуу жолун басып өткөнүн белгилей кетүү керек. Ошол эле учурда 

көйгөйгө макулдашылган жана комплекстүү мамилени камсыз кылуу 

процессине мамлекеттик мыйзам чыгаруучу машина гана эмес, коом-

дун кеңири катмары – дин таануучулар жана коомдук ишмерлер да 

тартылган. Мындан тышкары, диний уюмдардын радикалдашуу кор-

кунучу жана коомдук-саясий системага да, жарандык коомдун өнүгү-

шүнө да шексиз коркунуч туудурган ислам фундаментализминин жа-

йылуусу жогорку окуу жайлардын алкагында дин таанууну окутуу 

программаларын ишке ашырууда чоң роль ойногон. 

Көрүнүп тургандай, көптөгөн практикалык кадамдарга карабас-

тан, Кыргызстандын жогорку билим берүү системасы өзүнүн илимий 

мектебин өнүктүрүүгө, дин таануу боюнча заманбап окуу китептерин 



109 
 

жана окуу куралдарын басып чыгарууга, эл аралык дин таануу байла-

ныштарын тереңдетүүгө, өзүнүн диссертациялык кеңешин түзүүгө 

жана «дин таануу» илимий адистигине паспорт алууга өтө муктаж. 

Кыргызстанда потенциалдуу, таланттуу кесипкөй илимпоздор жана 

жөндөмдүү жаш изилдөөчүлөр жашап жана иштешет жана тиешелүү 

мамлекеттик колдоо менен дин таануу зарыл жана ырааттуу өнүгүүгө 

ээ болот. 

 

Жусуп Баласагын атындагы Кыргыз улуттук  

университетинде дин таануу багыттындагы билим берүү: 

тажрыйбалар, көйгөйлөр, өнүгүү перспективасы  

1998-жылы постсоветтик мейкиндиктеги мамлекеттердин диний 

абалынын жана диний саясатынын өзгөрүшүнө байланыштуу дүйнө-

лүк тажрыйбаны эске алуу менен Россияда, Казакстанда, Өзбекстанда 

жана башка өлкөлөрдө дин таануу багытынын калыптанышынын ми-

салдарын изилдөө менен постсоветтик мейкиндик, Ж. Баласагын 

атындагы Кыргыз улуттук университетинде дин таануу кафедрасы – 

коомдун баардык чөйрөлөрүндө, анын ичинде дин чөйрөсүндө транс-

формация процесстерин башынан өткөрүп жаткан эгемен Кыргыз-

станда биринчи болуп ачылган дин жөнүндөгү билимди заманбап све-

тик билим берүү системасына киргизүү зарылчылыгы келип чыкты. 

2006-жылдан баштап дин таануу кафедрасы диний изилдөөлөр тарма-

гында бюджеттик жана бюджеттен тышкаркы негизде адистик, аспи-

рантура, докторантура, 2012-жылдан баштап – бакалавриат, 2016-

жылдан баштап – магистратура деңгээлинде фундаменталдык жана те-

реңдетилген атайын даярдыктарды көрүп жана ишке ашырып келе жа-

тат.  

Кафедранын миссиясы Ж.Баласагын атындагы КУУнун миссия-

сын ишке ашырууга багытталып жана илимий изилдөө чөйрөсүндө 

инновациялык кесиптик ишмердүүлүктү ишке ашыруу үчүн Кыргыз 

Республикасында дин таануучуларды даярдоо аркылуу заманбап 

коомдун илимий потенциалын сактоого жана өнүктүрүүгө көмөк көр-

сөтүүгө багытталган.  

Кафедранын максаты - дин таануу жаатында терең билими бар, 

дин таануу жана коомдук-гуманитардык билимдер жаатындагы булак-

тар менен иштөөнүн конкреттүү илимий ыкмаларын кесипкөй билген 



110 
 

жана өз алдынча илимий-изилдөө жана илимий-педагогикалык иш-

мердүүлүк, жоопкерчилик сезимин, патриоттуулукту өнүктүрүүнүн, 

жарандык жана жогорку маданий сапаттарды тарбиялоонун негизинде 

студенттин жогорку руханий жана адеп-ахлактык сапаттарын калып-

тандыруу болуп эсептелет. 

Кесипкөй дин таануучуларды даярдоо программасы дисциплина-

лар аралык билим берүү программаларын иштеп чыгууну камтыйт, 

мында жалпы илимий (жалпы философиялык) методология менен ка-

тар дисциплиналарды билимдин ар кандай тармактары боюнча диф-

ференциялоо гана эмес, аларды интеграциялоо да маанилүү болуп ка-

лат, анткени – дин көп кырдуу (социалдык, философиялык, психоло-

гиялык, антропологиялык, саясий, тарыхый ж.б.) феномен. Бул, динди 

билимдин аркыл тармактарынын адистери тарабынан аркыл методи-

калык өңүттө комплекстүү үйрөнүүгө шарт түзөт. Ошентип, ар кайсы 

мезгилде: философтор - проф. Омурова Т.О. (учурда иштейт), проф. 

Осмонова Д.А. (учурда кафедра башчысы), проф. Ажыбекова К.А., до-

центтер - Лукашов В.А., Абдуллаев С.А., Умралина Г.Р., Сартбаева 

М.К.,  Усупова Ч.С., Мааткеримов Б.А., Шаршебаева Т.А., 

Шаршеналиев У.А. (учурда иштейт), Козубаева А.О. (учурда иштейт), 

социологдор - проф. Нурова С.С., доц. Малтабаров Б.А., саясат таа-

нуучулар - доц. Иманбеков У.Т., проф. Канаев А.Б., тарыхчылар - Мур-

захалилов К.С., Муратов И.К. жана башкалар иштеп келишкен. 

Ж.Баласагын атындагы КУУда дин таануучуларды даярдоо 

боюнча билим берүү программасын өзгөчө белгилей кетүү керек. Өз-

гөчө светтик багытка ээ жана светик мамилелерге негизделген заман-

бап дин таануунун принциптерине негизделген (дүйнөлүк көз караш-

тын калыстыгы, руханий маданияттын өнүгүү контекстинде динди өз-

гөчө тарыхый изилдөө, диндерге карата бейтараптуулук, система-

луулук, сабырдуулук, полиметодизм позициясынан суроолорду бе-

рүү), ошол эле учурда, динди таануу методологиясында илимий жана 

диний мамиленин өз ара аракеттенүүсүнүн жол берилиши жокко чы-

гарылган эмес тарыхый практика көрсөткөндөй, илимди динден обо-

чолонтуу, алардын ортосундагы диалогдун жана кызматташтыктын 

жоктугу катастрофалык кесепеттерге алып келет. Дин таануучуларды 

даярдоо процесинде жеке бир конфессияга артыкчылык берилбеген-

диги маанилүү болуп эсептелет.  Кыргызстан көп конфессиялуу жана 



111 
 

көп улуттуу мамлекет жана кандайдыр бир диний салтты эксклюзи-

визм позициясынан изилдөө, анын абсолюттук артыкчылыктуулугун 

коргоо практикалык эмес жана негизсиз. Дин таануучу дүйнөдөгү 

баардык диндерди жетиштүү деңгээлде түшүнүшү керек жана аны бир 

диний салт боюнча билим менен чектөө идеологиялык бейтарап-

туулуктун жана тигил же бул идеологиядан жана динден бирдей алыс-

тыктын принциптерине карама-каршы келет жана аны түзө албайт. Бул 

контекстте студенттерди толеранттуулука, башка маданияттардын 

жана конфессиялардын өкүлдөрүнө сый мамиле кылуу, алардын орто-

сунда диалог түзө билүү рухунда тарбиялоого өзгөчө көңүл бурулат. 

Көрүнүп тургандай, дин таануу билим берүү, руханий, адеп-ахлактык 

жана тарбиялык милдеттерди ишке ашырууну камсыз кылат. Орусия-

нын дин таануучусу Г.А.Геранина [9] өзүнүн диссертациялык изил-

дөөсүндө аныктаган - окуу программасында дин таануу курсу камтыл-

ган студенттерде бул дисциплинасы жок студенттерге салыштырмалуу 

толеранттуулук бар. Тилекке каршы, заманбап жогорку билим берүүнү 

реформалоо, андан кийин эки баскычтуу окутуу системасына өтүү би-

лим берүү блогунда социалдык-гуманитардык циклдин дисциплина-

ларынын кыскарышына жана аларды вариативтүүлөрдүн катарына ко-

торууга алып келди. Азыркы шарттарда факультеттердин жана түзүм-

дүк бөлүмдөрдүн жетекчилиги жогорку окуу жайларынын студент-

тери үчүн «Дин таануу» курсун окутуунун актуалдуулугу, маани-

лүүлүгү жана зарылчылыгы жөнүндө жетиштүү маалымат бериши ке-

рек. Мындан тышкары, азыркы реалдуулуктар көрсөткөндөй, дин таа-

нуунун компетентсиздиги (салттуу диндердин негиздерин билүүнүн 

жана адекваттуу түшүнүүнүн жоктугу) студенттердин диний экстре-

мизмге, терроризмге жана алардын ар кандай секталык кыймылдарга 

аралашуусуна түздөн-түз байланыштуу. 

Дин тануучуларды кесиптик даярдоонун маанилүү учуру болуп 

олуттуу лингвистикалык даярдоо көндүмдөрүн алуу саналат, бул би-

ринчи кезекте «Дин таануу» адистигинин универсалдуу мүнөзү менен 

түшүндүрүлөт, анткени дин таануучу, жогоруда белгиленгендей, ар 

кандай диний салттарды билиши керек. Мисалы, ал православдык 

христианчылык жөнүндө түшүнүккө ээ болушу жана грек тилин би-

лиши, католицизм жөнүндө билимге ээ болушу керек, ошондуктан ла-

тын жана ислам, демек, араб тилин билиши керек.  



112 
 

Араб тилине келсек, «Дин таануу» багыты боюнча бакалавриат 

окуу планында ал 30 кредитти ээлейт жана окуунун баардык төрт жы-

лын окутат, магистратурада - 7 кредит. Билим берүү программасын-

дагы кредиттердин жетишээрлик чоң көлөмү биздин студенттерге 

окуу мөөнөтүнүн акырына чейин араб тилинен булактарды өз алдынча 

которууга жана биринчи кезекте Куран тексттерин семантикалык ко-

торууга мүмкүнчүлүк берет. Куранда бир эле аяттын семантикалык 

жүктөрү көп болушу мүмкүн экени жалпыга маалым, ошондуктан 

сөзмө-сөз котормо негизсиз. Дин таануучуларды даярдоо система-

сында ар кандай формада класстан тышкаркы иштерди уюштуруу маа-

нилүү: өз алдынча иштердин ар кандай түрлөрүн – курстук иштерди, 

эсселерди, билдирүүлөрдү, рефераттарды, презентацияларды жазуу, 

студенттердин илимий-практикалык семинарларына катышуу, конфе-

ренциялар, тегерек столдор, тренингдер ж.б. Бирок ошондой эле өз ал-

дынча иш жүргүзүү ыкмалары, анын окуу программасын өздөштү-

рүүнүн эң жемиштүү каражаты болгон өз алдынча билим алууга жана 

илимий-изилдөө иштерине кызыгуусун калыптандыруу эсептелет. 

Мындан тышкары, орус изилдөөчүлөрү В.И.Казаренков ж.б.[10], 

класстан тышкаркы иштердин ар кандай формалары студенттин инса-

нынын эмоционалдык, эрктүү жана интеллектуалдык жактарынын 

өнүгүшүнө жана анын башкаруу потенциалын ачууга өбөлгө түзөт де-

шет. 

Педагогикалык корпусту, педагогикалык ишмердүүлүктүн дең-

гээлин жана анын натыйжалуулугун жогорулатууну окуу процессин 

методикалык камсыздоону уюштуруу, жана өз убагында алуусуна му-

галимдердин методикалык жардамды маңыздуу, ошондой эле окуучу-

лардын билим берүүнүн зарыл каражаттары менен камсыз болушуна 

түздөн-түз көз каранды экендигин баса белгилей кетүүбүз керек. Окуу 

процессин методикалык жактан камсыз кылуу билим берүүнүн сапа-

тын жогорулатуунун маанилүү фактору болуп саналат жана окуу про-

цессинин тартибин, анын структурасын жана негизги элементтерин 

аныктайт.  

Окуу процессин окуу-методикалык, илимий-методикалык жана 

маалыматтык-методикалык жактан камсыз кылуу маселесин чечүүдө, 

кафедранын мугалимдери тарабынан окуу китептери, окуу-методика-



113 
 

лык колдонмолор, сөздүктөр, дин таануунун жана дин таануу дисцип-

линаларынын жалпы курсу боюнча конспекттер, басма сөз басылма-

лары, электрондук түрдө да басылып чыкты. Бул окуу куралдары: 

проф. Т.О. Омурова «Дин таанунун негиздери: лекциялардын курсу» 

Кыргыз Республикасынын Билим берүү жана илим министрлигинин 

грифи менен; Т.О. Омурова, В.А. Лукашов «Дин таануу боюнча лек-

циялардын курсу»; Т.О. Омурова, В.А.Лукашов, З.П. Трофимова «Дин 

таануу: окутуу методикасы» Орусия Федерациясынын Билим берүү 

жана илим министрлигинин грифи менен; проф. Д.А. Осмонова: 

«Кыргыздардын мусулманчылыкка чейинки диний ишенимдери», 

«Дин жана аял», «Дүйнөлүк диндер», «Дин психологиясы: лекциялар-

дын курсу», «Дин таануу тарыхы» аттуу окуу куралдары Кыргыз Рес-

публикасынын Билим берүү жана илим министрлигинин грифи менен 

жарык көргөн. Кыргыз тилинде Т.О. Омурованын «Дин жана саясат», 

«Дин таанунун негиздери» окуу куралдары жарыяланган.  

Кафедранын окутуучулары университеттин AVN билим берүү 

порталында: окуу-методикалык комплекстерди, семинардык сабак-

тарды өткөрүү боюнча методикалык сунуштарды жана кесиптик цикл-

дин дисциплиналары боюнча тесттик суроолорду, «Дин таануу» кур-

сунун типтүү программасын иштеп чыгышкан жана жайгаштырыш-

кан. Кыргыз Республикасынын ЖОЖдору үчүн дин таануу жана дин 

тарыхы боюнча типтүү программалар. Окуу-методикалык адабияттар-

дан тышкары окуу процессин кафедралык методикалык камсыздоо 

комплекси, окуу куралдары, тапшырмалары бар ар кандай карточка-

лар, слайд-презентациялар жана башка техникалык окуу куралдары 

менен көрсөтүлгөн. Дин таануу жана теология кафедрасынын мүчө-

лөрү, базалык болгон Ж. Баласагын атындагы Кыргыз улуттук универ-

ситетинде 531400-дин таануу жана 531500, 531600-теология багытта-

рында билим берүү боюнча окуу-методикалык бирикменин (ОМБ) ку-

рамында проф. Т.О. Омурованын жетекчилиги астында иштеп ОМБ-

нин башка мүчөлөрү менен бирге, бул багыттар боюнча бакалавриат 

жана магистратура үчүн акыркы муундагы Кыргыз Республикасынын 

Жогорку кесиптик билим берүүнүн мамлекеттик билим берүү стан-

дарттарын орус жана кыргыз тилдеринде иштелип чыкты.  



114 
 

2024-2025-окуу жылында кафедра 531400 «Дин таануу» багыты 

боюнча ишке ашырылып жаткан негизги билим берүү программасы-

нын негизинде «Дин тарыхы жана психологиясы» жаңы профилин 

ачты, квалификациясы: бакалавр. Жаңы профилдин ачылышы «Дин 

тарыхы жана психологиясы» төмөнкү максат менен шартталган: 

1. Кыргыз Республикасынын Президенти С.Жапаровдун 2022-

жылдын 7-июнундагы № 177 «Кыргыз Республикасынын жалпы би-

лим берүү уюмдарына «Диндердин өнүгүү тарыхы предметин кирги-

зүү жөнүндө» Жарлыгын ишке ашыруу[6]. 

2. Кыргыз Республикасынын Министрлер Кабинетинин 2022-

жылдын 20-январындагы №19-р буйругу менен бекитилген «Кыргыз 

Республикасынын 2022-2026-жылдарга диний чөйрөдөгү мамлекет-

тик саясатынын Концепциясын ишке ашыруу боюнча иш-чаралар пла-

нына» 3 пунктуна ылайык «Диний жана дин таануу билим берүү сис-

темасын өркүндөтүү» [11]; 

Ошол эле окуу жылында Дин таануу жана теология кафедрасы ли-

цензия алып, 531400 - дин таануу (багытын өзгөртүү менен) багыты 

боюнча магистрлерди даярдоо боюнча билим берүү иштерин жүргүзө 

баштаган. Мунун негизи «Дин таануу» багыты боюнча магистрату-

рага кабыл алуу тажрыйбасы болуп саналат, бул багыт боюнча магист-

ратурада окуусун улантууну каалаган бакалавриат жана адистик бүтү-

рүүчүлөрүнүн саны жыл сайын көбөйүп жатканын көрсөтүп турат. 

Буга, динге байланышы жок башка багыттардан: «Тарых», «Юриспру-

денция», «Экономика», «Лингвистика», «Саясат таануу», «Мамлекет-

тик жана муниципалдык башкаруу», «Маалымат технологиялар», тех-

никалык багыттар жана башкалар тарабынан кызыгуусунун күч 

алышы түрткү болду. Бул светик көп конфессиялуу Кыргызстандагы 

азыркы оор социалдык-диний кырдаал, коомдун коомдук-саясий тур-

мушунда диндин ролунун жогорулашы, диний фактор менен байла-

нышкан улуттук коопсуздук көйгөйлөрүнүн актуалдашуусу, жалпы 

диний жана руханий сабатсыздык менен түшүндүрүлөт. Бул жагдай 

коомдук турмуштун дин менен байланышкан ар кандай чөйрөлөрүндө 

суроо-талапка ээ болгон дин аалымдарынын квалификациялуу кадрла-

рын даярдоонун кечиктирилгис зарылдыгын, мамлекеттик жана муни-

ципалдык кызматкерлердин корпусунун жана өз ишмердүүлүгү менен 



115 
 

байланышта болгон башка адистердин дин таануу билимин жогорула-

туу зарылдыгын аныктайт. Мындай татаал маселени чечүү мамлекет-

тик кызматкерлердин да, жарандык коомдун өкүлдөрүнүн да дин таа-

нуу билимин жогорулатуунун эффективдүү системасы болмоюнча 

мүмкүн эмес. Демек, бул багыт мамлекеттик саясатта артыкчылыктуу 

болууга тийиш жана Кыргыз Республикасынын Министрлер Кабине-

тинин 2022-жылдын 20-январындагы 19-р буйругу менен бекитилген 

«Кыргыз Республикасынын 2022-2026-жылдарга диний чөйрөдөгү 

мамлекеттик саясатынын Концепциясын ишке ашыруу боюнча иш-ча-

ралар планында» чагылдырылган [11].  

Жогорудагы жагдайларды эске алып, бул боштукту толтуруу ара-

кетин көрүп, башка кесиптин ээлери «Дин таануу» багыты боюнча ма-

гистратурага тапшырышат. Дин таануу жана теология кафедрасынын 

максаттарынын бири - дин таануу багытында окууга аркыл тармактын 

студенттерин жана адистерин тартуу. Жогоруда айтылгандардан тыш-

кары, кафедра ошондой эле Кыргыз Республикасынын Президентинин 

С. Жапаровдун жогоруда аталган № 177 2022-жылдын 7-июнунда 

Жарлыгын ишке ашыруу менен өлкөнүн орто мектептеринде дин таа-

нуучу квалификациясы бар «Диндердин өнүгүү тарыхы» предметин-

деги мугалимдердин кескин жетишсиздиги көйгөйүн чечүүгө салым 

кошот. [6]. Албетте, билим берүү программасы жана колдо болгон 

окуу-методикалык адабияттар канчалык кемчиликсиз болбосун, алар 

– мугалимин окуу процессинин негизги адамы жана негизги ресурсу 

менен алмаштыра албайт жана анын окуучуларды окутууда да, тарбия-

лоодо да аныктоочу ролун азайта албайт. Практика көрсөткөндөй, му-

галимдин даярдыгынын деңгээли окутуунун сапаты жана дин таануу 

боюнча окуу программаларын натыйжалуу өздөштүрүү менен байла-

нышта болот. Көбүнчө кафедра тигил же бул дисциплинаны тандоодо 

(өзгөрмө бөлүгүнөн) тиешелүү кесиптик компетенцияга, окутулуп 

жаткан дисциплинаны түшүнүүгө жана аны окууга жөндөмдүү муга-

лимге артыкчылык берет. Ушуга байланыштуу кафедранын профес-

сордук-окутуучулар курамын даярдоо, кайра даярдоо жана квалифи-

кациясын жогорулатуу жана кесиптик өнүктүрүү маселеси олуттуу 

жана маанилүү.  

Бул маселени чечип, кафедранын профессорлору Т.О. Омурова 

жана Д.А. Осмонова квалификациясын жогорулатуу программасы 



116 
 

боюнча Москва ш. «Ислам тарыхы жана маданияты боюнча терең би-

лими бар адистер үчүн кошумча кесиптик билим берүүнү уюштуруу-

методикалык негиздери» деген 72 саат өлчөмүндө; Рига ш. «Заманбап 

илимдин глобалдык өнүгүүсү басма чөйрөсүнүн контекстинде: тары-

хый, геосаясий жана салыштырма аспектилери» программасы боюнча 

Балтика эл аралык академиясында 40 күн бою дин таануу боюнча он-

лайн-стажировка өтүштү; кесиптик жана лингвистикалык прог-

раммасы боюнча «Дин негиздери жана англис, араб жана түрк тил-

дери» темадагы стажировканы Имам Хатип Фатих Султан атындагы 

Анадолу Эл аралык лицейинде, Түркиянын Стамбул ш. бир айдын 

ичинде өтүштү, ошондой эле проф. Осмонова Д.А. Москва ш. дин таа-

нуу боюнча 10 күндүк стажировкадан өттү. 

Кафедранын баардык окутуучулары өздөрүнүн педагогикалык че-

берчилигин жогорулатуу максатында ар кандай билим берүү прог-

раммалары боюнча квалификациясын жогорулатуу курстарында план-

дуу жана пландан тышкаркы негизде окутулат, окуу жана илимий се-

минарларга, окуу тренингдерине, мастер-класстарга, вебинарларга, 

чакырылган адистердин катышуусу менен Ж.Баласагын атындагы 

КУУда жана республиканын башка жогорку окуу жайларында болгон 

лекцияларга катышышат. Кафедранын алкагында ай сайын заманбап 

дин таануу илиминин актуалдуу темалары боюнча методикалык семи-

нарлар, ошондой эле республиканын диний чөйрөсүндөгү көйгөй-

лөргө тиешелүү темалар боюнча жаш мугалимдер менен сабактар - 

жаш адистерге тажрыйбасы бар мугалимдер тарабынан өткөрүлүп ту-

рат. Окуу процессин уюштуруу жана методикалык жактан камсыз кы-

луу маселеси кафедранын профессордук-окутуучулук курамынын са-

паттык курамы аркылуу ийгиликтүү чечилет, аны кафедранын база-

сында бар аспирантура жана докторантура аркылуу бекемдөө үчүн же-

тиштүү потенциалга ээ.  

Белгилей кетсек, кубанычтуу көрүнүш болуп проф. Д.А.Осмонова 

кафедранын базасында докторантураны бүтүп, 2020-жылы Кыргыз-

станда дин таануу боюнча биринчи докторлук диссертацияны «Диний 

дүйнө көз караш системасындагы гендердик карым-катнаштар» тема-

сында ийгиликтүү коргогон (адистик шифри: 09.00.13 – дин таануу, 

философиялык антропология жана маданият философиясы). Кыргыз 



117 
 

Республикасынын Улуттук илимдер академиясынын алдындагы дис-

сертациялык кеңештин ишине жакынкы чет өлкөлөрдөн келген белги-

лүү дин таануучулар кошумча мүчөлөрү болуп катышкан.  

Кафедранын профессордук-окутуучулар курамынын илимий иш-

мердүүлүгүнүн маанилүү көрсөткүчү болуп тажрыйба жана билим ал-

машуу жүрүп жаткан ар кандай деңгээлдеги илимий семинарларга 

жана конференцияларга катышуу саналат. Кафедранын окутуучулары 

Орусияда, Казакстанда, Өзбекстанда, Тажикстанда, Түркияда ж.б. 

уюштурулган илимий-теориялык жана илимий-практикалык конфе-

ренцияларга катышты.  

Эл аралык стандарттарга жооп берген билим берүүнүн сапатын 

камсыз кылуунун, илимий изилдөөлөрдө тажрыйба алмашуунун, ин-

новациялык чечимдерди жана идеяларды колдонуу мүмкүнчүлүгүн 

камсыз кылуунун маанилүү каражаты болуп ички жана тышкы байла-

ныштарды камтыган ЖОЖдор аралык кызматташуу саналат. Кафедра 

Аль Фараби атындагы Казак улуттук университетинин дин таануу 

жана маданият таануу кафедрасы, Абу Али ибн Сина атындагы мам-

лекеттик медициналык университетинин коомдук дисциплиналар ка-

федрасы, Орусия ислам университетинин регион таануу кафедрасы, 

Москва мамлекеттик лингвистикалык университетинин теология ка-

федрасы, Мирзо Улугбек атындагы Өзбек улуттук университетинин 

руханият жана дин таануу негиздери кафедрасы, В.Г.Шухов атындагы 

Белгород мамлекеттик технологиялык университетинин илим тео-

риясы жана методологиясы кафедрасы, Беларусь мамлекеттик универ-

ситетинин теология институтунун дин таануу кафедралары менен 

өнөктөштүк мамиледе. Биз башка ЖОЖдор менен өз ара пайдалуу 

кызматташтыкты мындан ары да кеңейтүүнү улантмакчыбыз, педаго-

гикалык процессти уюштурууда, окуу, окуу-методикалык жана или-

мий адабияттарды даярдоодо окууга жана тажрыйба алмашууга да 

аракетибиз бар жана жогорку квалификациялуу адистерди даярдоодо 

да биздин максатыбыз магистрлерди, PhD докторлорду, илимдин кан-

дидаттарын жана докторлорун ж.б. бүтүрүүчүлөрдүн кесиптик суроо-

талаптары жогорку окуу жайынын кадыр-баркынын эң маанилүү көр-

сөткүчү болуп саналат. Университеттин ишинин артыкчылыктуу ба-

гыты болуп бүтүрүүчүлөрдү ишке орноштуруу жана кесиптик адапта-



118 
 

циялоо маселесин чечүүдө колдоо көрсөтүү болуп эсептелет. Ошен-

тип, Жогорку кесиптик билим берүүнүн Мамлекеттик билим берүү 

стандартында (МББС) 531400 - дин таануу багытында «бакалавр» 

жана «магистр» квалификациялары үчүн 3.7 п. «Бүтүрүүчүлөрдүн ке-

сиптик ишинин түрлөрү» ишке орноштуруунун баардык мүмкүн бол-

гон багыттарын кеңири аспектиде эске алууда педагогикалык гана 

эмес, илимий-изилдөө, уюштуруу-башкаруу, ошондой эле эксперттик 

иштерди камтыйт жана МББСтин негизинде билим берүү программа-

ларынын мазмуну жана иш окуу пландары иштелип чыгат. Мунун не-

гизинде кесиптик өтүнмөнүн төмөнкү варианттары мүмкүн: педагоги-

калык – бүтүрүүчү мектепте же университетте окутуучулук ишмер-

дүүлүк менен алектенүүгө ниеттенүүдө; академиялык – бүтүрүүчү 

илимий-изилдөө иштерине жайгаштырылган; мамлекеттик – келечек-

теги адис алган билимин менеджмент жана башкаруу, маданият, укук 

коргоо органдары, массалык маалымат каражаттары ж.б.  

Дин таануу билим берүүнүн калыптанышында жана өнүгүшүндө 

теориялык, уюштуруучулук-методикалык мүнөздөгү көптөгөн көй-

гөйлөр жоюлуп, чечилип жатканына карабастан, белгилүү бир кемчи-

ликтер жана кыйынчылыктар бар, алар аркылуу дин таануу кафедрасы 

гана эмес Ж.Баласагын атындагы КУУнун ошондой эле Кыргызстан-

дын дин таануу боюнча билим берүү программаларын ишке ашыруу 

маселелери төмөнкү жетишпестиктерди камтыйт:  

 дин таануу адистиги боюнча диссертацияларды коргоо боюнча 

кеңештин, мугалимдер үчүн окуутуу жана квалификацияны жогорула-

туу институттарынын жоктугу; 

 республикада дин таануу боюнча окуу-методикалык, илимий, 

илимий-методикалык адабияттардын жетишсиздиги, колдо болгон 

адабияттар негизинен орус тилинде жана чет өлкөлөрдө басылып чык-

кандыктан, тигил же бул диндин аймактык өзгөчөлүктөрүн, азыркы 

диний кырдаалды чагылдыра албайт;  

 диндердин тарыхы жана диний салттарды өнүктүрүүнүн тары-

хый аспектилерине арналган окуу китептери жана окуу куралдары 

жеткиликтүү, ошол эле учурда диндин социологиялык, психология-

лык, философиялык жана башка тармактарынан жетишсиз; 



119 
 

 түздөн-түз бөлүштүрүү жана адистер үчүн жумуш орундарын 

түзүүнүн системасынын жоктугунан улам ишке орноштуруу жаатын-

дагы кыйынчылыктар; 

 дин тармагындагы актуалдуу жана практикалык көйгөйлөрдү 

чечүүдө адистерди, окумуштууларды, эксперттерди, изилдөөчүлөрдү 

бириктирген дин таануучулардын коомунун жоктугу; 

  Кыргызстанда динди жана динди изилдөө маселелерин камты-

ган, ушул тармакта илимди өнүктүрүүгө колдоосун көрсөткөн или-

мий-теориялык журналдын жоктугу. 

Жогоруда айтылгандардын негизинде дин таануу билимин бе-

рүүнү жакшыртуу максатында төмөнкү сунуштар бар:  

1. Кыргызстанда «Дин таануу» адистигинин шифри боюнча дис-

сертацияларды коргоо боюнча кеңешти түзүү, анткени илимий изил-

дөөлөрсүз дин таануу билим берүүнү өнүктүрүү мүмкүн эмес;  

2. бүткүл дүйнөдө жана биздин өлкөдө динге болгон кызыгуунун 

жогорулашын жана фундаменталдык, диний-экстремисттик агымдар-

дын активдүүлүгүнүн жогорулашын эске алуу менен кесиптик ишмер-

дүүлүгү дин чөйрөсүнө тиешелүү адистерди даярдоо жана кайра даяр-

доо курстарын уюштуруу зарыл. Ошондой эле, өлкөнүн баардык 

жалпы билим берүү мекемелерине «Диндердин өнүгүү тарыхы» жаңы 

предметинин киргизилишине байланыштуу дин таануу боюнча муга-

лимдерди даярдоо жана өлкөнүн жогорку окуу жайларына «Дин таа-

нуу» предметин киргизүүнү чечүү;  

3. дин таануунун негизги багыттары боюнча (дин тарыхы, дин фи-

лософиясы, дин социологиясы, дин психологиясы, дин антрополо-

гиясы, дин феноменологиясы) орус жана кыргыз тилдеринде дин таа-

нуу боюнча окуу, окуу-методикалык, илимий, илимий-методикалык 

адабияттарды басып чыгаруу; 

4. мамлекет «Дин таануу» дисциплинасынын өлкө үчүн, анын 

улуттук коопсуздугу үчүн стратегиялык мааниге ээ экендигине жана 

«Дин таануу» багыты боюнча билим берүү гранттарынын санын кө-

бөйтүүгө көмөктөшүү, ошондой эле дин таануучу адистер үчүн жу-

муш орундарын түзүүгө көмөктөшүү маселелери. Ошентип, дин таа-

нуу билим берүүдөгү жогорудагы кадамдар көп конфессиялуу жана 

көп улуттуу Кыргызстандын шарттарында жыл сайын муктаждыгы 



120 
 

өсүп жаткан окутуучулук, мамлекеттик кызмат, илимий-изилдөө жана 

эксперттик ишмердүүлүккө даяр дин таануучулардын жогорку кесип-

көй кадрларын даярдоого мүмкүндүк берет. 

 

Адабияттар: 

1. Иванова, И.И. Кыргызстандагы дин таануу билими: келип чы-

гышы, өнүгүүсү, келечеги [Текст] / И.И. Иванова // Дин жана тарых: V 

эл аралык илим.-практ. конф. матер. жыйн. – Минск: Беларусь мамле-

кеттик университети, 20-22-апрель, 2017. - 177-178-б., 182-б. 

2. Иванова, И.И. Кыргызстандын теологиялык университеттери 

дин аалымдарын даярдоо системасында: диний-светтик билим берүү 

интеграциясынын тажрыйбасынан [Текст] / И.И. Иванова // Россия-

дагы абийир эркиндиги: тарыхый жана заманбап аспектилери: макал. 

жыйн. - Владивосток: Орусия илимдер академиясынын Чыгыш бө-

лүмү, 2018. – 82-б., 92-93-бб. 

3. Лукашов, В.А., Омурова, Т.О. Дин таанууну окутуунун методо-

логиясын өркүндөтүү [Текст] / В.А. Лукашов, Т.О. Омурова // Кыргыз-

Орус Славян университетинин жарчысы. – 2009. - Т. 9. - № 3. – 13-б. 

4. Маматкулов, Ш.И., Ниязов, Б.А. Кыргыз Республикасынын жо-

горку окуу жайларында дин таануу жана теология багыттарынын ок-

шоштуктары жана айырмачылыктары [Текст] / Ш.И. Маматкулов, Б.А. 

Ниязов // Азыркы илим: теориядан практикага: эл аралык илим.-практ. 

конф. макал. жыйн. - Пенза: Илим жана билим, 25-март, 2024-ж. – 118-

б., 117-б. 

5. Осмонова, Д.А. Дин менен билим берүүнүн өз ара байланышы: 

Жусуп Баласагын атындагы КУУда дин таануучуларын даярдоо таж-

рыйбасы [Текст] / Д.А. Осмонова // Жусуп Баласагын атындагы Кыр-

гыз улуттук университетинин жарчысы. - 2022. - № 1 (109). – 155-б., 

158-бб. 

6. Кыргыз Республикасынын жалпы билим берүү уюмдарына 

«Диндердин өнүгүү тарыхы» предметин киргизүү жөнүндө [Текст]: 

Кыргыз Республикасынын Президенти С.Жапаровдун 2022-жылдын 

7-июнундагы № 177 Жарлыгы // Эркин Тоо. – 2022. – 10 июнь.  

7. Базаркулов, С.О. Кыргызстандын мектептеринде диний билим 

берүүнү издөө [Текст]  / С.О. Базаркулов // Илим, маданият, билим 

дүйнөсү. - 2021. № 2 (87). - 184-186-бб.  



121 
 

8. Осмонова, Д.А. Дин таануу билим берүүнүн маңызы, өзгөчө-

лүгү жана көйгөйлөрү (Ж. Баласагын атындагы КУУнун мисалында) 

[Текст] / Д.А. Осмонова //Билим жана руханий коопсуздук. – Уфа: 

2017. - № 1 (1). – 47 б. 

9. Геранина, Г.А. Заманбап дин таануу билим берүүдө диний 

иденттүүлүктүн калыптануу проблемаларына социалдык-философия-

лык талдоо [Текст]: филос. илим. канд… дисс.: 09.00. 11 / Г.А. Гера-

нина. – Архангельск: ПМУ, 2011. – 160 б.  

10. Казаренков, В.И. Студенттердин өз алдынча билим алууга 

болгон кызыгуусун калыптандыруунун фактору катары класстан тыш-

каркы иштер [Текст] / В.И. Казаренков, Т.Б. Казаренкова, А.В. Литви-

нов //Акмеология. – 2016. - №4. – 227 б. 

11. 2022-2026-жылдарга Кыргыз Республикасынын диний чөйрө-

дөгү мамлекеттик саясатынын концепциясын ишке ашыруу боюнча 

иш-чаралар планы.     

//http://religion.gov.kg/storage/link/ky/14/165909001262e3b45c68c0b.pdf

. – 11-б. 

 

  

http://religion.gov.kg/storage/link/ky/14/165909001262e3b45c68c0b.pdf
http://religion.gov.kg/storage/link/ky/14/165909001262e3b45c68c0b.pdf


122 
 

Жусубалиев Абдикаим Рысбаевич 

 - Ж. Баласагын атындагы КУУнун социалдык-гуманитардык 

илимдер институтунун директору, соц.и.к., доцент; 

Малтабаров Бакытбек Амирович  

– Кыргызстандагы социологиялык ассоциациясынын (КСА) 

Вице президенти, Ж. Баласагын атындагы КУУнун СГИИнин дирек-

торунун социалдык иштер жана мамлекеттик тил боюнча орунбасары, 

соц.и.к., доцент. 

 

СОЦИОЛОГИЯ ЖАНА СОЦИАЛДЫК ИШТЕР КАФЕДРАСЫ: 

АЗЫРКЫ АБАЛЫ ЖАНА КЕЛЕЧЕКТЕГИ ӨНҮГҮШҮ  

Жусубалиев Абдикайым Рысбаевич  

- Ж. Баласагын атындагы КУУнун социалдык-гуманитардык 

илимдер институтунун директору, соц.и.к., доцент; 

Малтабаров  Бакытбек Амирович  

– Кыргызстандагы социологиялык ассоциациясынын (КСА) Вице 

президенти, Ж. Баласагын атындагы КУУнун СГИИнин директору-

нун социалдык иштер жана мамлекеттик тил боюнча орун басары, 

соц.и.к., доцент. 

 

СОЦИОЛОГИЯ ЖАНА СОЦИАЛДЫК ИШТЕР КАФЕДРАСЫ: 

АЗЫРКЫ АБАЛЫ ЖАНА КЕЛЕЧЕКТЕГИ ӨНҮГҮШҮ  

Социология илиминин Кыргызстандагы калыптанышы, биринчи 

кезекте, өткөн кылымдын 60-жылдарында Кыргыз мамлекеттик уни-

верситетинде (КМУ) социологиялык лабораторияны түзгөн таланттуу 

окумуштуу жана уюштуруучу Асанбек Табалдиевдин ысымы менен 

байланыштуу. Бул социологиялык лаборатория Кыргызстандагы ал-

гачкы социологиялык борбор болгон, анын негиздөөчүсү – Табалдиев 

Асанбек Табалдиевич (1935-1975-жж.), философия илимдеринин док-

тору, профессор, Кыргыз ССРинин Илимдер Академиясынын мүчө-

корреспонденти, Кыргыз ССРинин Мамлекеттик сыйлыгынын лау-

реаты. 60-70-жылдары Табалдиев Асанбек Табалдиевич Улуттук уни-

верситеттин философия кафедрасынын башчысы болгон. 

А.Т. Табалдиев 1973-жылы Кыргыз Совет Энциклопедиясынын 



123 
 

башкы редакторунун биринчи орун басары, ал эми 1975-жылдан Кыр-

гыз Совет Энциклопедиясынын башкы редактору болуп иштеген. Со-

циологиялык лабораториянын алгачкы жетекчиси кылып Асанбек 

Таабалдиев өзүнүн окуучусу Рахат Ачылованы дайындаган, кийинки 

илимдин доктору, профессор, кооомдук ишмер. 

Социологиялык лабораторияда А.Т. Табалдиев жаш тарыхчылар 

менен филологдорду, экономисттер жана математиктерди бирик-

тирди: А. Карыпкулов, С. Нурова, Ч. Айтбаева, М. Артыкбаев, Р. Ачы-

лова, А. Иваков, А. Тишина, В. Сиротин, М. Эркебаев, Ч. Айтбаева, 

К. Токтогулов ошондой эле К. Бектурганов жана башкалар "конкрет-

түү – социологиялык изилдөөлөр" ийриминин мүчө студенттери. Би-

ринчи социологиялык изилдөөлөр, албетте, республикалык коомдук 

илимдин казынасына кирген. А. Табалдиевдин ысымы Кыргыз Рес-

публикасынын энциклопедиясына, улуттук жана улуттар аралык ма-

милелердин, бош убакыттын, шаардын жана айылдын социологиясы-

нын, жашоо образынын жана нике, үй-бүлөлүк мамилелеринин проб-

лемаларын иштеп чыккан, социология боюнча окуу куралдарына, 

окуу китептерине татыктуу кирген. 

Бул КР УИАнын корреспондент-мүчөсү, профессор 

А.Т. Табалдиев жетектеген окуучуларынан анын социология мекте-

бин түзүлгөн, өзүнүн илимий социологиялык ишмердигин менен өл-

көбүздө белгилүү окумуштуулар: академик А. Карыпкулов, КР УИА-

нын корреспондент-мүчөсү, профессор М.Т. Артыкбаев, профессор-

лор Р.Ачылова, С.С. Нурова, К.Б. Бектурганов, А. Н. Иваков, А.И. Ти-

шин, Ш. Шакитов, Ш. Эгембердиев, Т. Эсенгелдиев, М.А.Эркебаев 

сыяктуу көптөгөн КР ЖОЖдорунун алдыңкы профессорлору, доцент-

тери жана окутуучулары чыгышкан. 

1983-жылы КМУнун социологиялык лабораториясынын база-

сында Кыргызстан Коммунисттик партиясынын Борбордук комитети-

нин алдында республикалык коомдук пикирди изилдөө борбору (РК-

ПИБ) уюштурулган, аны М.В. Ломоносов атындагы Москва мамле-

кеттик университетинде прикладдык социология боюнча жактаган би-

ринчи социолог (шифр 09.00.09) Кубанбек Бектурганов жетектеген. 

 

 



124 
 

 

Социология кафедрасынын ал-

гачкы башчысы, социология илими-

нин доктору, профессор Кубанбек 

Бектурганов 

1985-87-жылдары РКПИБтин 

кызматкерлери тарабынан ар кандай 

типтеги ондон ашык социологиялык 

изилдөөлөр жүргүзүлгөн. Чүй өрөө-

нүнүн эмгек ресурстарынын жаштар 

континентин сарамжалдуу пайдала-

нуу маселелери, жаңы ырым-жы-

рымдарды турмушка киргизүү таж-

рыйбасы, Ош облусунун калкынын бир бөлүгүнүн аң-сезиминде жана 

жүрүм-турумунда диний калдыктардан арылуунун жолдору, социал-

дык жана саясий чөйрөнү өнүктүрүү проблемалары иликтенди. Изил-

дөөлөрдүн натыйжалары жана жөнөтүлгөн эскертүүлөрдө баяндалган 

практикалык сунуштар республиканын директивалык жана башкаруу 

органдарынын башкаруучулук чечимдерине негиз болгон. 

Кыргызстанда социологияны өнүктүрүүдөгү жаңы этап КМШ 

мүчө башка өлкөлөрдөй эле, ХХ кылымдын 90-жылдарында баштал-

ган, анда илимий изилдөөлөр жана кесипкөй-социологдорду даярдоо 

үчүн жагымдуу шарттар түзүлгөн.  

Кыргыз мамлекеттик улуттук университетинин социология ка-

федрасы ф.и.к., доцент Кубанбек Бектурганов тарабынан 1992-жылы 

түзүлгөн. Алгачкы жылдары кафедра университеттин дээрлик бардык 

адистиктери боюнча социологиялык жактан билим берүүнү камсыз-

доо ролун аткарган. 1993-жылдан тартып социология адистиги (ба-

гыты) боюнча өлкөдө биринчи жолу бүтүрүүчү кафедра болуп калды. 

Кафедрага башчы болуп ф.и.к., доцент Бектурганов К. Б. көптөгөн 

жылдар бою жетекчилик кылган,  андан кийин кафедра башчысы бо-

луп философия илимдеринин доктору, доцент А.Х. Бугазов, филосо-

фия илимдеринин доктору, профессор А.И. Тишиндер эмгектениш-

кен. 2000-2015-жылдары кафедраны кайрадан социология илимдери-

нин доктору, профессор К.Б. Бектурганов жетектеген. Бүгүнкү күндө 



125 
 

кафедра “социология жана социалдык иштер” деп аталып, аны 2015-

жылдын сентябрынан тартып социология илимдеринин кандидаты, 

доцент Жусубалиев Абдикайым Рысбаевич жетектеп келген. Азыр со-

циология илимдеринин кандидаты, доцент Малтабаров Бакытбек 

Амирович жетектейт. 

 

 
Социология жана социалдык иштер кафедрасынын башчысы, 

социология илимдеринин кандидаты, доцент  

Абдикайым Жусубалиев 

Бүгүнкү күндөгү бүт дүйнөнү кучагына алган ааламдашуу алка-

гында коомдун өнүгүшү, анын туруктуулугу, социалдык-демография-

лык топтордун ортосундагы мамилелер, жалпы эле социалдык масе-

лелердин өтө курчушуна алып келди. Булардын баары демократия-

лаштыруу, мамлекеттин эгемендүү мезгилинде жана ааламдашуу про-

цессинде өлкөнүн коомдук-саясий жана социалдык-экономикалык 

турмушун реформалоого өбөлгө түзүүчү социологиялык изилдөө-

лөрдү жүргүзүүгө коомдук муктаждык бар экендигин көрсөтүп турат. 

Социологиянын бир нече тармактары боюнча аспиранттарды 

даярдоо башталды, 2008-жылы Магистратура программалары боюнча 

окууга биринчи кабыл алуу ишке ашырылды. Социологияны окуу 

предмети жана социология адистиги катары киргизүүнүн баштапкы 

этабында мугалимдердин, кадрлардын кыйла бөлүгүн социологиялык 

лабораторияларда, кызматтарда жана бөлүмдөрдө иштеген тажрый-

басы бар социолог-практиктер түзүшкөн, ошондой эле социологиялык 

изилдөө материалдары боюнча диссертацияларды жакташкан. 



126 
 

Кафедранын докторлордон, социология илимдеринин кандидат-

тарынан, профессорлордон жана доценттерден, ага окутуучулардан 

жана окутуучулардан турган профессордук-окутуучулук курамы жо-

горку квалификациялуу адистерди, кесипкөй-социологдорду жана со-

циалдык кызматкерлерди чыгарууну камсыз кылат. Кафедранын кыз-

маткерлери көптөгөн эл аралык жана Республикалык илимий конфе-

ренцияларга активдүү катышып, монографияларды, окуу китептерин 

жана окуу куралдарын басып чыгарышты. 

Кафедранын алдында магистратура, аспирантура жана докторан-

тура (күндүзгү жана сырттан окуу формалары) бар. Бул жерде «со-

циалдык иш» (академиялык деңгээл – бакалавр) багыты боюнча сту-

денттерди даярдоо ачык, анда социалдык иштерди жүргүзүүнүн мето-

дологиялары жана методикалары, калктын муктаж болгон категория-

ларын коргоо жана колдоо багыттары боюнча ар кандай атайын курс-

тар өткөрүлүп келе жатат. 

Социология илимдеринин кандидаты жана доктору окумуш-

туулук даражалары бар жогорку квалификациялуу кадрларды даяр-

доого ХХ кылымдын 90-жылдарынын аягында түзүлгөн Жусуп Бала-

сагын атындагы КУУнун алдындагы саясий жана социология илимде-

ринин доктору (кандидаты) окумуштуулук даражасын изденип алуу 

үчүн диссертацияларды коргоо боюнча диссертациялык кеңеш түрткү 

берди, анда социология кафедрасы база болуп эсептелген. Диссерта-

циялык Кеңештин иштеп жаткан жылдарында бир катар социология 

илиминин докторлору (К.Бектурганов, Б. Мотукеев, Н. Омуралиев, 

М. Мадалиев, Н. Мендибаев), ар кандай мекемелердин окутуучулары-

нан жана илимий кызматкерлеринен ондогон кандидаттык диссерта-

циялар корголуп (А.Алдашева, М. Мадалиев, Н. Мендибаев, Б.Малта-

баров, А.Жусубалиев, Ж.Асангулова, А.Усубалиева, А.Шайылдаева, 

Б.Кошбакова, А.Бедельбаева, А.Жолдошева), социологдордун жо-

горку квалификациялуу жаш муундарынын калыптанышына жана эң 

негизгиси социология илимине салым кошушкан. 

 

 

 

 



127 
 

Билим берүү ишмердүүлүгү 

Кафедрада билим берүү процессин уюштуруунун инновациялык 

формаларын, окутуунун жаңы ыкмаларын окуу процессине кирги-

зүүгө, ошондой эле студенттердин таанып-билүү ишмердүүлүгүн ак-

тивдештирүүгө олуттуу көңүл бурулууда. 

Окутулуп жаткан дисциплиналарга кызыгууну арттыруу жана 

студенттердин чыгармачылык жигердүүлүгүн арттыруу үчүн кафед-

ранын профессордук-окутуучулук курамы көйгөйлүү сабактар, иш-

тиктүү оюндар, маалыматтык технологияларды колдонуу, ж.б. сыяк-

туу активдүү окутуу ыкмаларын колдонушууда. Окуу процессинде за-

манбап маалыматтык-коммуникациялык технологияларды колдонуу 

студенттердин жана окутуучулардын окуу дисциплиналарынын алка-

гында биргелешкен чыгармачылык иш-аракеттерин уюштурууга чоң 

мүмкүнчүлүк берүүдө. 

Социология жана социалдык иштер кафедрасынын азыркы ку-

рамы: 

Жусубалиев Абдикайым Рысбаевич - 1993-жылы В.И.Ульянов-

Ленин атындагы Казань мамлекеттик университетинин «Социология» 

бөлүмүн аяктап, «Социолог. Социалдык-саясий тартиптер боюнча 

окутуучу» адистигине ээ болгон. 

Жогорку окуу жайын аяктагандан кийин 1993-2002-жылдардын 

аралыгында М.Адышев атындагы ОшТУнун “Философия жана коом-

дук илимдер” кафедрасында окутуучу, ага окутуучу болуп эмгектен-

ген. 

2000-2012-жылдардын ОшМУнун “социология жана политоло-

гия”, “Социалдык иштер жана башкаруу”, “Мамлекеттик жана муни-

ципалдык башкаруу” кафедраларында окутуучусу, ага окутуучусу, до-

центи кызматтарда жана “Мамлекеттик башкаруу жана эл аралык ма-

милелер” факультетинде декандын орун басары болуп эмгектенген. 

2012-2015-жылдарда Ж. Баласагын атындагы Кыргыз улуттук 

университеттинин «Социология жана социалдык иштер» кафедрасы-

нын доценти, ал эми 2015-жылдан ушул күнгө чейин Ж.Баласагын 



128 
 

атындагы Кыргыз улуттук университеттинин социалдык-гуманитар-

дык илимдер институтунун “Социология жана социалдык иштер” ка-

федрасынын башчысы болуп эмгектенип келди. 

“Социология” жана  “Социалдык иштер” багыттарында атайын 

курстарды - «Социалдык иштердин методикасы жана технологиясы», 

«Социалдык камсыздандыруу жана пенсиялык камсыздоо», «Социал-

дык иштердин деонтологиясы», “Социалдык  стратификация и со-

циалдык мобилдүүлүк” ж.б. сабактары боюнча лекция, семинардык 

сабактарды кыргыз жана орус тилдеринде жогорку илимий-методика-

лык деңгээлде өткөрүп, өлкөбүздүн социалдык чөйрөсү үчүн жогорку 

квалификациялуу адистерди даярдоого зор салымын кошуп келүүдө. 

Окуу-методикалык, илимий багыттарда курстук жана бүтүрүүчү ква-

лификациялык иштерге, магистердик диссертацияларга жетекчилик 

кылууда, өндүрүштүк, квалификация алдындагы практикаларда сту-

денттерди жетектөөдө тажрыйбасы жогору. Ал 540100 - “Социология”  

жана 540200 - “Социалдык иштер” багыттары боюнча КР Билим берүү 

жана илим министрлигинин Жогорку кесиптик билим берүүнүн мам-

лекеттик билим берүү стандарттарын иштеп чыгуу боюнча Окуу-

усулдук бирикмелеринин мүчөсү катары социалдык иштер боюнча 

адистерди даярдоонун сапатын жакшыртуу багытында үзүрлүү эмгек-

тенип келүүдө. 

А. Жусубалиев Ж.Баласагын атындагы Кыргыз улуттук универ-

ситеттинин окуу процессинде, коомдук ишмердүүлүгүндө активдүү 

катышат жана азыркы учурдун талабына ылайык жаңы окуу техноло-

гияларын пайдалануу менен студенттерге, магистранттарга жогорку 

илимий-педагогикалык деңгээлде сабак берет. 

Ал илимий изилдөөлөргө жигердүү катышып, ийгиликтерди жа-

ратып келүүдө. КР социалдык маселелерине багытталган жалпы 40дан 

ашык илимий макалалардын жана 1 илимий монографиянын автору 

жана 3 илимий монографиялардын авторлошу. Ошондой эле анын же-

текчилиги менен түздөн-түз “социалдык иш” адистигинде билим 

алуучулар үчүн 2 окуу-усулдук китеп даярдалып, студент магистрант-

тарга сунушталган. Анын бирөө эки: кыргыз жана орус тилдеринде 

жарык көрдү. А.Жусубалдиев Кыргызстандагы эле эмес чет өлкөлөр-

дөгү илимий-практикалык конференцияларга, симпозиумдарга ж.б. 

илимий форумдарга жигердүү катышып, жогорку илимий деңгээлдеги 



129 
 

докладдары менен өлкөбүздү татыктуу көрсөтүп келүүдө. Билим бе-

рүүнүн “Социалдык иш” багытын өнүктүрүү, жогорку квалификация-

луу адистерди даярдоодо чет элдик алдыңкы тажрыйбаларды колдо-

нуу боюнча Б.Ельцин атындагы Урал Федералдык университети, Ал-

тай мамлекеттик университети, Приволжск (Казань) федералдык уни-

верситети, Мирзо Улукбек атындагы Өзбекстан улуттук университети 

сыяктуу бир катар алдыңкы ЖОЖдор менен Ж.Баласагын атындагы 

Кыргыз улуттук университетинин ортосунда социология жана со-

циалдык иштер багыттары боюнча адистерди окутуу, даярдоо багы-

тында кызматташуу боюнча келишимдердин түзүлүшүндө анын са-

лымы бар.  

Терең билими жана жөнөкөйлүгү менен А. Жусубалиев студент-

тер арасында жана жалпы профессордук-окутуучулар жамаатында та-

тыктуу сый-урматка, кадыр-баркка ээ. Анын жалпы эмгек стажы 42 

жыл, ал эми жогорку окуу жайдагы илимий-педагогикалык үзгүлтүк-

сүз эмгек стажы 32 жылды түздү. 

Көп жылдык үзүрлүү эмгегин, жогорку кесипкөйлүгүн жана со-

циалдык кызмат багытында студент жаштарды даярдоодо, окутууда 

жана тарбиялоодо зор салымын эске алуу менен Жусуп Баласагын 

атындагы Кыргыз улуттук университетинин социалдык-гуманитар-

дык илимдер институтунун “Социология жана социалдык иштер” ка-

федрасынын башчысы, социология илимдеринин кандидаты, доцент 

Жусубалиев Абдикайым Рысбаевич университеттин, КР Билим берүү 

жана илим, КР Эмгек, социалдык камсыздоо жана миграция  министр-

ликтеринин “Ардак грамоталары” менен сыйланган. Азыркы мезгилде 

илимий-педагогикалык иштерди натыйжалуу алып барууда.  

  



130 
 

Матиев Болот Тилебал-

дыевич - 1961-жылы туулган, 

улуту – кыргыз, билими жо-

горку, ага окутуучу, 1984-

жылы Новосибирск шаарын-

дагы жогорку аскердик-сая-

сий окуу жайынын, «саясий 

аскер кызматчысы» адистиги 

жана жарандык адистиги - 

“тарых жана коом таануу оку-

туучусу” кесиптери боюнча 

жогорку билимге ээ болгон. 

 Жогорку окуу жайын аяктагандан кийин 1992-жылга чейин Со-

веттик, кийин  Кыргызстан куралдуу күчтөрүнүн катарында кызмат 

өтөгөн. Күжүрмөн эмгеги үчүн мамлекеттик медалдар жана башка 

сыйлыктар менен сыйланган. Андан кийин Ички иштер органдарында 

иштеп, ал эми 1994-жылдан тартып Ж.Баласагын атындагы Кыргыз 

мамлекеттик улуттук университетинде педагог болуп эмгектене баш-

таган. Ал университетте стажер-окутуучу, окутуучу, ага окутуучу, де-

кандын тарбия иштери боюнча орун басары, окуу имараттары жана 

студенттик жатаканалар башкармалыгынын директору кызмат орун-

дарында жигердүү эмгектенген. Азыркы учурда ал Ж.Баласагын атын-

дагы Кыргыз улуттук университетинин социалдык-гуманитардык 

илимдер факультетинин социология жана социалдык иштер кафедра-

сынын ага окутуучусу катары социалдык иштер багыттарындагы ба-

залык, элективдик предметтерден жогорку илимий-методикалык дең-

гээлде сабактарды берип келүүдө. 

Матиев Б.Т. өзүнүн билимин өркүндөтүүнүн үстүнөн талыкпас-

тан иштеп, 2012-2016-жылдары Шифр: 22.00.04. «Социалдык түзү-

лүш, социалдык институттар жана процесстер” багыты боюнча социо-

логия адистигинен аспирантураны окуп аяктаган. Учурда «Корпора-

тивдик башкаруу социалдык процесс катары» деген илимий изилдөө 

теманын үстүндө иштеп жатат, илимий жетекчиси – полит.и.д., про-

фессору М.М. Мадалиев. Анын 10дан ашык социологиялык изилдөө-

лөрдү уюштурууга, өткөрүүгө катышкан, анын ичинен экөө жеке өз-

дүк изилдөөлөрү болуп саналат. Матиев Болот Тилебалдыевич кыргыз 



131 
 

коомунун актуалдуу, олуттуу көйгөйлөрүнө багышталган илимий-

изилдөө иштерин ийгиликтүү жүргүзүп, анын негизинде илимий ма-

калаларды жарыялап келүүдө. Анын 1 окуу китеби КР Билим берүү 

жана илим министрлигинин грифи менен жарык көргөн. Жалпысынан 

20дан ашык илимий, публицистикалык жана окуу-усулдук мүнөздөгү 

макалалары Кыргызстанда, Орусияда жана Казахстанда чыккан жур-

налдарда, жыйнактарда басылган. 

Матиев Болот Тилебалдыевич педагогикалык ишмердиги жогору 

бааланып, илимий-педагогикалык иштериндеги жемиштүү эмгеги 

үчүн Кыргызстандын социологиялык ассоциациясынын, Ж.Баласагын 

атындагы КУУнун, социалдык-гуманитардык илимдер факультети-

нин Ардак грамоталарына жана бир нече баалуу сыйлыктарга, алкыш-

тарга татыктуу болгон. 2015-жылы 20-майда Болот Тилебалдыевич 

“Ж.Баласагын атындагы КУУнун эмгек сиңирген кызматкери” деген 

наамды алган.  Анын жалпы эмгек стажы 47 жылды, ал эми жогорку 

окуу жайдагы илимий-педагогикалык үзгүлтүксүз эмгек стажы 31 

жылды түздү.  

 

Жунушова Сайкал Орозовна, 

1961-жылы туулган, улуту – кыргыз, 

билими жогорку, социология илимде-

ринин кандидаты, доцент, Ж.Баласа-

гын атындагы КУУнун социалдык-гу-

манитардык институтунун социоло-

гия жана социалдык иштер кафедра-

сынын доценти. 1989-жылы Лениград 

шаарындагы А.А. Жданов атындагы 

университетинини философия фа-

культетин аяктаган.  

С.О. Жунушова 1993-1997-жыл-

дары Кусеин Карасаев атындагы Бишкек гуманитардык университе-

тинин “Башкаруу жана социология” факультетинин социология ка-

федрасынын күндүзгү бөлүмүндө социология кесиби боюнча аспи-

рантурада окуган. 1998-жылы Аль-Фараби атындагы Казак улуттук 

университетинде “Жаштар жана ишкердик: мамилелер, багыт алуу 



132 
 

жана күтүүлөр” аттуу темада диссертациялык ишин жактап, ага со-

циология илимдеринин кандидаты окумуштуулук даражасы ыйгарыл-

ган. 

Ал 1998-2005-жылдары Кыргыз мамлекеттик курулуш, транспорт 

жана архитектура институтунда ага окутуучу, доцент, кафедра баш-

чысы болуп иштеген. 

С.О. Жунушова 2007-жылы Ж.Баласагын атындагы КУУнун фи-

лософия жана мамлекеттик башкаруу факультетинде окуу бөлүмүнүн 

башчысы, социология жана социалдык иштер кафедрасынын доценти 

болуп эмгектенген. Бүгүнкү күндө социология жана социалдык иштер 

кафедрасынын доцентинин кызматын аркалайт. 

С.О.Жунушова Түрк тилдүү мамлекеттер аралык социологиялык 

ассоциациясынын ошондой эле ЕврАзЭС мамлекеттеринини социоло-

гиялык ассоциациясынын активдүү мүчөсү. 2020-жылы Россиянын 

Тюмень шаарында өткөн “Социология жана коом: региондордун со-

циалдык өнүгүшүндөгү традициялар жана инновациялар” деген VI 

бүткүл Россиялык социологиялык конгрессте “Жаштар арасында ра-

дикалдуу исламдын жайылуусу Кыргызстандын улуттук коопсузду-

гуна коркунуч катары” аттуу темадагы доклады жогорку баага татык-

туу болгон.  

С.О. Жунушова Германиянын ДААД программасынын активдүү 

изилдөөчүсү, стипендиаты Вупперталь университети менен тыгыз 

байланышта иштеп келет. Ошондой эле Казак улуттук Аль-Фараби, 

Л. Гумилев атындагы Евразиялык улуттук универстети, Россия феде-

рациясынын жарандык коргонуу, өзгөчө кырдаалдар жана табигый 

кырсыктардын кесепеттерин жоюу боюнча министрлигинин мамле-

кеттик өрткө каршы кызматынын Санкт-Петербург университети ме-

нен илимий жактан тыгыз байланыштаиш алып барып, биргелешкен 

илимий макалаларды чыгарууда.  

С.О. Жунушова тынымсыз мугалимдик чеберчилигин өркүндө-

түүнүн үштүндө иштөөдө, окуу тарбия иштеринде инновациялык ме-

тоддорду колдонуу боюнча семинар, тренингдерге дайыма катышып 

келет, аларды окуу процессинде активдүү колдонууда. Ал өзүнүн окуу 

иштерин алып барууда сынчыл ой-жүгүртүүнүн элементтерин актив-

дүү колдонот. Илимий конференцияларда коомдогу актуалдуу көй-

гөйлөргө арналган докладдарды окуп келүүдө, ошондой эле Улуттук 



133 
 

теле-радио берүү корпорациясынын (УТРКнын) эксперти катары 

коомдогу социалдык көйгөлөрдү байма-бай чагылдырып турат.  

С.О. Жунушова КР Билим берүү жана илим министрлигинин или-

мий-изилдөө долбоорун ишке ашырууда илимий жетекчилик кылгын. 

Алар:  

1. “Кыргызстандагы жаштар кыймылы: элитаны калыптануу про-

цесси” аттуу темадагы КР Билим берүү жана илим министрлигинин 

илимий-изилдөө долбоорун ишке ашырууда илимий жетекчилик кыл-

ган (2014-ж.);  

2. “Кыргызстандын жаштарынын социалдык иденттүүлүгү: көй-

гөйлөрү, карама-каршылыктары жана келечеги” аттуу темадагы КР 

Билим берүү жана илим министрлигинин илимий-изилдөө долбоорун 

ишке ашырууда жетекчи болгон (2015-ж.);  

3) “Кыргызстан жаштарынын иденттүүлүгүн калыптандыруу про-

цессиндеги диний факторлордун ролу” аттуу темадагы КР Билим бе-

рүү жана илим министрлигинин илимий-изилдөө долбоорун ишке 

ашырууда жетекчилик кылган (2016-ж.);  

4) “Борбордук Азиядагы ислам факторунун таасири жана коом-

догу коопсуздугун камсыз кылууда элитанын ролу” аттуу темадагы 

КР Билим берүү жана илим министрлигинин илимий-изилдөө дол-

боорун ишке ашырууда жетекчилик кылган (2017-ж.);  

5) “Ааламдашуу шартында Борбордук Азиянын коопсуздугун 

камсыз кылууда саясий элитанын ролу” аттуу темадагы КР Билим бе-

рүү жана илим министрлигинин илимий-изилдөө долбоорун ишке 

ашырууда, аткаруучусу, катышуучусу болуп иш алып барган (2019-

ж.).  

Жалпысынан 50 дөн ашык макаланын автору, алардын ичинен 15 

макала чет элдик индекстелген (РИНЦ) илимий журналдарда жана 2 

макала Scopus илимий басылмасында жарыяланган. 

Студент жаштарды тарбиялоодогу жана илимий жигердүү эмгеги 

үчүн С.О. Жунушова 2005-жылы “Кыргыз Республикасынын эл агар-

туусунун отличниги” төш белгиси менен сыйланган. 2010-жылы уни-

верситеттин күнүн белгилөөнүн урматына ак ниет эмгеги үчүн рек-

тордун ыраазычылык баракчасы менен сыйланган. Илим изилдөө иш-

териндеги жетишкендиктери үчүн жана КР илим күнүн май-

рамдоодого байланыштуу 2012-жылы, ректордун Ардак грамотасы 



134 
 

менен сыйланган. Ошондой эле 2022-жылы “КУУнун билим бе-

рүүсүнө эмгек сиңирген кызматкери” ардактуу наамы менен сыйлан-

ган. С.О. Жунушова жогорку кесипкөйлүгү, илимий ишмердүүлүккө 

чыгармачылык мамилеси, уюштуруучулук жөндөмү, студенттерге 

жана жаш окумуштууларга болгон өзгөчө мамилеси менен айырмала-

нат.  

Малтабаров Бакытбек Амиро-

вич - 1967-жылдын 23-октябрда Ош об-

лусунун Алай районунун Гүлчө айы-

лында кызматкердин үй-бүлөсүндө тө-

рөлгөн. 1975-жылы Гүлчө айылында 

А.С.Макаренко атындагы орто мек-

тепти кирип 1985-жылы ийгиликтүү 

аяктаган. 1985-жылы 4-декабрь айында 

Советтик Армиянын катарына чакыры-

лып, 1987-жылы бөлүмдүн командири 

кызматын өтөп, сержант наамында де-

мобилизацияланган. 

1988-жылдын 12-январында Кы-

зыл-Коргон айылында жайгашкан “Большевик” атындагы толук орто 

метепке башталгыч класстарга орус тили жана адабияты (чтение) са-

бактарынан мугалим катары сабак бере баштаган. Бул эмгеги үчүн 

Алай райондук билим берүү бөлүмүнүн башчысы Н. Бектемиров жо-

горку окуу жайга тапшырганга жолдомо берген. 1988-жылы жолдомо 

менен Фрунзеде жайгашкан Орус тили жана адабияты педагогикалык 

институтуна экзамен тапшырып, окууга өтүп студенттердин катарына 

кошулду. Аны 1993-жылы артыкчылык диплому менен аяктап, «Улут-

тук мектепте орус тили жана адабиятынын мугалими» адистигине ээ 

болгон. 

Жогорку окуу жайын аяктагандан кийин 1993-1994-жылдарда 

конкурстук негизде ректорлордун жардачысы кызматын утуп, инстит-

тута, андан кийин университетте жогорку окуу жайдагы алгачкы эм-

гек жолун ийгиликтүү баштаган. 1994-жылдын 4-декабрында Педаго-

гика кафедрасына окуутучу кызматына которулган. 1995-жылы Биш-



135 
 

кек гуманитардык университетинин башкаруу жана социология фа-

культетинин «Социология» кафедрасынын аспирантуранын күндүзгү 

бөлүмүнө тапшырып, теориялык жана илимий жактан тажырыйба 

топтоп, 1998-жылы ийгиликтүү аяктаган. Ошол эле жылы социология 

кафедрасына окутуучу кызматына өткөн. 

2005-жылы Бишкек шаарындагы Кыргыз мамлекеттик улуттук 

университетиндеги Диссертациялык кенеште «Көз карандысыз Кыр-

гызстандагы дин жана социалдык-саясий процесстер» – деген темада 

социология илимдеринин кандидаты илимий даражасын алуу үчүн 

кандидаттык диссертациясын коргогон. 

2009-ж. Кыргыз Республикасынын Билим жана илим министрли-

гинин Ардак грамотасы жана 2010-жылы Эл агартуу отличниги төш 

белгиси менен сыйланган. 2010-жылы Саясат таануу жана гуманитар-

дык сабактар кафедра башчысынын кызматынын милдетин аткаруучу, 

2011-2017-жылдары социология кафедрасынын башчысынын кызма-

тын аткарган. 1998-2024-жылдары К. Карасаев атындагы Бишкек гу-

манитардык университетинин социология кафедрасында иштеген.  

2010-жылы Кыргыз Республикасынын социологдору чоң жы-

йында Кыргызстандагы социологиялык ассоциациасынын (КСА) 

коомдук уюмунун түзүшкөн. Ошол жыйында КСАнын Вице-прези-

дент кызматына бир добуштан шайлаган, аны азыркы убакыттка че-

йин аткарып келе жатат. 

1998-2023-жылдарда К.Карасаев атындагы Бишкек гуманитардык 

университетинин (БГУ) «Социология» кафедрасында окутуучусу, ага 

окутуучусу, доценти кызматтарда эмгектенген. 

2020-жылы 12-марта Татарстан Республикасынын борбору Ка-

зань шаарында түрк тилдүү мамлекеттердин социологдорунун «Евра-

зия жана Глобалдуу социалдык-экономикалык өзгөрүүлөр» Эл аралык 

VII-конгрессинде Кыргыз Республикасынын атынан «Евразия социо-

логиялык ассоциациясынын» башкармалыгына мүчө болуп шайлан-

ган. 

2024-жылдын 1-сентябрынан баштап Ж.Баласагын атындагы 

Кыргыз улуттук университеттинин «Социалдык-гуманитардык илим-

дер» институтунун директорунун социалдык иштер жана мамлекеттик 

тил боюнча орун басары, институттун кесипттик комитетитнин баш-

чысы, Ж.Баласагын атындагы Кыргыз улуттук университеттинин 



136 
 

«Социология жана социалдык иштер» кафедрасынын доценти болуп 

иштеп баштады. 

«Социалдык иштер» жана «Социология» багыттарында атайын 

курстарды – «Социалдык иштердин теориясы жана тарыхы», «Со-

циалдык иштердин геронтологиясы», «Диний уюмдардын социалдык 

иши», «Этнография жана демография», «Этносоциология», ж.б. са-

бактары боюнча лекция, семинардык сабактарды кыргыз жана орус 

тилдеринде жогорку илимий-методикалык деңгээлде өткөрүп, өлкө-

бүздүн социалдык чөйрөсү үчүн жогорку квалификациялуу адистерди 

даярдоого зор салымын кошуп келүүдө.  

Окуу-методикалык, илимий багыттарда курстук жана бүтүрүүчү 

квалификациялык иштерге, магистердик диссертацияларга жетекчи-

лик кылууда, өндүрүштүк, квалификация алдындагы практикаларда 

студенттерди жетектөөдө тажрыйбасы жогору.  

Б.А.Малтабаров КУУнун окуу жана илим процесстеринде, коом-

дук ишмердүүлүгүндө активдүү катышып, азыркы учурдун талабына 

ылайык жаңы окуу технологияларын пайдалануу менен студенттерге, 

магистранттарга жогорку илимий-педагогикалык деңгээлде сабак бе-

рүүдө. 

Ал илимий изилдөөлөргө жигердүү катышып, ийгиликтерди жа-

ратып келүүдө. КР социалдык маселелерине багытталган жалпы 

50дөн ашык илимий макалалардын жана 1 илимий монографиянын ав-

тору жана 8 илимий монографиялардын авторлошу. Б.А. Малтабаров 

Кыргызстандагы эле эмес, жакынкы жана алыс чет өлкөлөрдөгү или-

мий-практикалык конференцияларга, симпозиумдарга, конгресстерге 

ж.б.у.с. илимий форумдарга жигердүү катышып, жогорку илимий дең-

гээлдеги докладдары менен өлкөбүздү татыктуу көрсөтүп келүүдө. 

Билим берүүнүн “Социология” жана “Социалдык иш” багытын өнүк-

түрүү, жогорку квалификациялуу адистерди даярдоодо чет элдик ал-

дыңкы тажрыйбаларды колдонуу боюнча Анадолу университети (ТР), 

Людсвигсвахен на Рейне университетинин (ФРГ), М.В. Ломоносов 

атындагы Москва мамлекеттик университетинде жана Казань феде-

ралдык университети (РФ), Аль Фараби атындагы Казакстан улуттук 

университети (КР) сыяктуу бир катар алдыңкы ЖОЖдор менен Ж.Ба-

ласагын атындагы Кыргыз улуттук университетинин ортосунда со-



137 
 

циалдык иштер боюнча адистерди окутуу, даярдоо багытында кызмат-

ташуу боюнча келишимдердин түзүлүшүндө анын салымы бар. 

Б.А. Малтабаров тарабынан төмөнкү монографиялар жарык көргөң:  

1. Религия и социально-политические процессы в Кыргызстане 

Монография Бишкек, 2002. – 152 с. 

2. Информированность населения по деятельности Кумтор-Цен-

терра и его влияние на экологию, экономику и здоровье жителей Кыр-

гызстана Монография Публикация по материалам гражданского фо-

рума, «Кумтор – Центерра: какие выгоды для Кыргызстана?»). 

(1.06.2004 г.). –В соавторстве. 

3. Социальные ориентации студентов в изменяющемся обществе: 

социологический анализ. – Методическое указание Бишкек: КГНУ, 

БГУ, 2005. – 57 с. 2,7 п.л.– В соавторстве. 

4. Исаев К. Библиографический указатель. – Составитель Бакыт 

А. Малтабаров. – Б.: Maxprint, 2007. – 72 с. 4,5 п.л. 

5. Сравнительное изучение избирательных систем в Кыргызстане. 

– Монография. – Б., 2008. – С. 65-77. 0,5 п.л. – В соавторстве. 

6. Антология социологических исследований в Кыргызстане. – 

Монография Бишкек: - БГУ, 2010 г. – 270 с. 16,8 п.л. – В соавторстве. 

7. Жаран кантип иденттешет? – Монография. – Б.: Maxprint, 2016 

– 346 б. – 21,6 б. т. авторлош 

8. Кыргыз Республикасынын бекемдөө жолдорун талдоо: Социло-

гиялык изилдөө – Монография. - Бишкек, 2016. – 167 б.10, 4 б.т. 

9. Исаев К. Библиографический указатель (Посвящённая 80-ле-

тию проф. социологии К.Исаева). – Составитель Бакытбек А. Малта-

баров. – Б.: Maxprint, 2017. – 80 с. 

 

Бакытбек Амирович жөнөкөйлүгү жана терең билими менен сту-

денттер арасында жана кафедранын, институтуттун, университеттин 

жалпы профессордук-окутуучулар жамаатында татыктуу сый-ур-

матка, кадыр-баркка ээ. Азыркы мезгилде илимий-педагогикалык 

жана тарбиялык иштерди натыйжалуу алып барууда.  



138 
 

Асангулова Жайнагүл Эсенбековна, 1973-

жылы туулган, гуманитардык илимдер боюнча 

жогорку билимдүү кыргызстандык окумуштуу. 

Учурда Жусуп Баласагын атындагы Кыргыз 

улуттук университетинин социология жана со-

циалдык иш кафедрасынын доценти кызматын 

аркалап келет. Ж.Асангулова билимди, эмгекти 

баалаган үй-бүлөдө тарбияланган жаштайынан 

эле коомду, илимди өнүктүрүүгө активдүү каты-

шууга умтулуусу күчтүү. 

Жайнагүл Эсенбековна 1996-жылы Ж.Баласагын атындагы Кыр-

гыз улуттук университетин бүтүрүп, «Социолог-изилдөөчү. Кол-

донмо социология боюнча мугалим» адистиги боюнча диплом алган. 

Анын академиялык карьерасы аспирантурада уланып, ал жерде социо-

логияны изилдөөгө басым жасаган. Ж.Э.Асангулова 2014-жылы 

«Улуттар аралык мамилелердин мисалында социалдык коомдук про-

цесстерди изилдөөнүн методологиясы» деген темада кандидаттык 

диссертациясын ийгиликтүү коргоо анын илимий квалификациясын 

тастыктап, социология илимдеринин кандидаты наамын алууга укук 

берген. 

Ж.Э. Асангулованын эмгек жолу бир эле мезгилде студенттик 

жылдарында башталып, 3-курста окуп жүргөндө «Дастан» Кыргыз 

техникалык университетинин коомдук-гуманитардык илимдер кафед-

расында лаборант болуп иштеген. 1996-жылы университетти аякта-

гандан кийин карьерасын ВОССТ трансулуттук концернинин марке-

тинг изилдөөлөр бөлүмүндө маркетинг боюнча адис кызматын ээлөө 

менен улантып, ал жерде 1997-1998-жылдарга чейин эмгектенген. 

Ал эми Ж.Э.Асангулованын илимий ишмердүүлүгү 1998-жылы 

Бишкек гуманитардык университетинин (азыркы К.Карасаев атын-

дагы БМУ) коомдук пикирди изилдөө борборуна илимий кызматкер 

болуп иштегенден башталган. 1999-жылы аталган борбордо социоло-

гиялык изилдөөлөрдүн методологиясы жана методикасы бөлүмүн же-

тектеген.  

2000-2006-жылдары Ж.Э.Асангулова Ж.Баласагын атындагы 

КУУнун Мамлекеттик башкаруу жана социалдык изилдөөлөр инсти-

тутунун алдындагы, Социологиялык жана маркетингдик изилдөөлөр 



139 
 

борборунда (СМИБ) жетектөөчү илимий кызматкер болуп эмгектеген. 

Ошол мезгилден тарта, Социологиялык жана маркетингдик изилдөө-

лөр борборунда жүргүзүлүп жаткан, эгемендүү Кыргызстандын дина-

микалык өнүгүшүнүн шартында кыргыз коомчулугунун кызыкчылык-

тарын чагылдырган ар түрдүү актуалдуу коомдук-саясий жана эконо-

микалык темаларда ар кандай социологиялык изилдөөлөргө активдүү 

катышкан.  

Бул аралыкта Ж.Э.Асангулова Социологиялык жана маркетинг-

дик изилдөөлөр борборунун кызматкерлери менен биргеликте мамле-

кеттик буюртма жана эл аралык демилгелердин алкагында 15тен 

ашык социологиялык изилдөөлөрдү жүргүзгөн. Ошол мезгилдин эң 

көрүнүктүү изилдөөлөрдүн бири – «КМШ жана Балтика өлкөлөрүнүн 

жогорку окуу жайларын кайра куруу» деген темада бакалавриат жана 

магистратура системасына өтүү боюнча изилдөө болгон. Бул изилдөө-

нүн жүрүшүндө Кыргызстандын жогорку окуу жайларынын, атап айт-

канда Ж.Баласагын атындагы КУУнун жаңы окуу системасына өтүүгө 

даярдыгына баа берилген. 

Ж.Э. Асангулова илимий ишмердүүлүгүн ушул лабораторияда 

улантып, 2010-жылга чейин социологиялык лабораторияны жетектеп, 

ошол эле учурда социология факультетинин студенттерине социоло-

гиялык дисциплиналар боюнча сабак берген. 

Асангулова Ж.Э. жергиликтүү жана чет элдик алдыңкы журнал-

дарда, анын ичинде орус жана казак басылмаларында жарыяланган 

20дан ашык макалалардын автору. Ал өзүнүн илимий эмгектеринде 

жакырчылык, оор турмуштук кырдаалга туш болгон балдарды жана 

үй-бүлөлөрдү социалдык колдоо, гендердик анализ жана жашыл эко-

номика сыяктуу актуалдуу темаларды камтыйт. Ал ошондой эле жер-

гиликтүү өз алдынча башкаруу органдарынын ишине мониторинг 

жүргүзүү жана баалоо маселелери, ошондой эле мигранттардын бал-

дарына байланышкан көйгөйлөр менен алектенет. Кошумчалай кет-

сек, Ж.Э.Асангулова социология жана социалдык кызматкерлердин 

студенттерине арналган төрт окуу-практикалык куралынын автору, 

бул анын билимин жана тажрыйбасын социология жана социалдык 

иш жаатындагы адистердин кийинки муунуна берүү каалоосун көрсө-

төт. 



140 
 

Улуттук эксперт катары Ж.Э.Асангулова “Кыргызстандын сот 

аялдар ассоциациясы” тарабынан даярдалган кылмыш иштерин изил-

дөөнүн негизинде экстремизм жана терроризм боюнча улуттук баян-

дамаларды жазууга катышып өзүнүн салымын кошкон. Ал ошондой 

эле Кыргызстандагы миграциядан жапа чеккен балдар үчүн негизги 

кызматтарга жетүүдөгү кемчиликтерди жана башка актуалдуу тема-

ларды талдап чыккан. 

Ж.Э.Асангулова кесипкөй жолу ар кандай долбоорлор менен 

коштолду. Ал ЮНИСЕФ, ПРООН, ЮНФПА жана ЮНЕСКО сыяктуу 

эл аралык уюмдар менен кызматташып, калктын аярлуу катмарынын 

жашоо шарттарын жакшыртууга багытталган изилдөөлөрдү жүргүз-

гөн. «Үйгө жол» жана «Социалдык ишти башкаруу процесстерин ав-

томатташтыруу аркылуу балдарды коргоо системасын өркүндөтүү» 

долбоорунун алкагында автор интернат тибиндегибалдар мекемеле-

ринде, алар үчүн үй-бүлөлүк чөйрөнү камсыздоо боюнча тапшырма-

ларды ишке ашырды, бул негизги көйгөйлөрдү аныктоого жана 

аларды чечүүнүн натыйжалуу жолдорун сунуштоого мүмкүндүк 

берди. Автордун Кыргызстанда гендердик талдоо жана туруктуу эко-

номикалык өнүгүү жаатындагы иши социалдык саясатка жана аялдар-

дын укуктарына коргоого олуттуу салымын кошкон. 

Ж.Э.Асангулова өз жашоосунда окуу, саякаттоо жана коомдук 

турмушка активдүү катышуу сыяктуу жеке хоббилери менен кесиптик 

ишмердүүлүгүн айкалыштырууга аракет кылат. Ал үй-бүлөлүү, бал-

дары бар, бул ага чыгармачылыкка шыктануу жана мотивация берет. 

Усубалиева Айнура Абдыжа-

паровна - 1976 жылы туулган, улуту 

кыргыз, билими жогорку, социоло-

гия илимдеринин кандидаты, Жусуп 

Баласагын атындагы Кыргыз улут-

тук университетинин социалдык-гу-

манитардык илимдер институтунун 

социология жана социалдык иштер 

кафедрасынын доценти. Усубалиева 

Айнура Абдыжапаровна эмгек жо-

лун 2000-жылы Бишкек Гуманитар-



141 
 

дык университетинин "Башкаруу жана социология" факультетин аяк-

тагандан кийин, "социолог"адистиги боюнча квалификация ыйгарыл-

ган. Окуу жайын аяктагандан кийин Кыргыз улуттук университети-

нин социологиялык жана маркетингдик изилдөөлөр борборуна ишке 

кабыл алынып, инженер-социолог кесибин аркалаган. 2003-жылы 

институтка факультет статусу ыйгарылгандан кийин, факультеттин 

алдындагы социологиялык лабораторияда программист кызматыну-

ланткан. 2005-жылы социология кафедрасында окутуучу-стажер бо-

луп иштей баштаган, учурда социалдык-гуманитардык илимдер инс-

титутунун социология жана социалдык иштер кафедрасынын до-

центи.  

А. А. Усубалиева илимий ишинде компетенттүүлүктү жана турук-

туулукту көрсөтүп, коюлган изилдөө иштерин жоопкерчилик менен 

аткарып келет, илимий изилдөөнүн тиешелүү тыянактарын жана жы-

йынтыктарын алуу үчүн маселени терең жана ар тараптуу изилдегенде 

жетишүүдө. 2018-жылы социология илиминин кандидаттык даража-

сын изденип алуу үчүн илимий ишин ийгиликтүү жактап, КР УАКтын 

29-мартындагы чечими менен 22.00.04 -социалдык түзүлүш, социал-

дык институттар жана процесстер шифры боюнча социология илим-

деринин кандидаты даражасы ыйгарылган. 

 А.А. Усубалиева КУУда иштеген жылдары өзүн сабаттуу жана 

жоопкерчиликтүү мугалим, насаатчы катары көрсөтө алды, аткарыл-

ган окуу жүктөмүнө ак ниеттүүлүк, жоопкерчилик менен мамиле кы-

лат. Ошондой эле кафедранын жана институттун коомдук турмушуна 

активдүү катышып келет. Ал эми анын илимий эмгектери КУУнин 

Жарчысында, чет өлкөлүк РИНЦ платформасына кирген басылмала-

рындажана башкамезгилдүү басылмаларда жарыяланган. 

Көп жылдык үзүрлүү эмгеги үчүн 2012-жылы университеттин 80 

жылдык мааракесине карата ректордон алкыш алган, факультеттеги 

активдүү ишмердиги үчүн ардак грамоталар, мактоо баракчаларыме-

нен сыйланган. 

Усубалиева А.А. республикалык жана эл аралык илимий жана 

илимий - практикалык конференциялардын активдүү катышуучусу 

болуп эсептелет. Анын илимий баяндамалары ар дайым кызыктуу 



142 
 

жана мазмундуу, анткени анын илимий баяндоолору автордук социо-

логиялык иликтөөлөрдүн негизде, ошондой эле анын көптөгөн баян-

дамалары конференциянын мыкты илимий иши катары таанылган. 

Жолдошева Асель Шарипжановна - 

1984-жылы туулган, улуту – кыргыз, билими 

жогору, социология илимдеринин кандидаты, 

Жусуп Баласагын атындагы Кыргыз улуттук 

университетинин социология жана социал-

дык иш кафедрасынын доценти. 

Асель Шарипжановна өзүнүн эмгек жо-

лун 2007-жылы, Жусуп Баласагын атындагы 

Кыргыз улуттук университетинде “магистр” 

академиялык даражасына ээ болгондон баш-

таган.  

А.Ш. Жолдошева 2007-2010-жылдары Жусуп Баласагын атын-

дагы Кыргыз улуттук университетинде “Социология” адистиги 

боюнча аспирантурасынын күндүзгү бөлүмүндө окуп бүтүргөн.  

 А.Ш. Жолдошева - инсан катары, келечектин адистерин калып-

тандыруучу окумуштуу катары өзүн көрсөтө алды. Ал өзгөчө жаш-

тардын экономикалык, социалдык жактан көйгөйлөрүн изилдөөнүн 

негизинде 30 макаласы жарык көргөн. Алардын ичинен 15 макала чет 

элдик басылмаларда жарыяланган, андан тышкары 2 окуу-методика-

лык куралынын автору.  

 

Кошбакова Батмахан Муктаровна - 

 1982-жылы туулган, улуту кыргыз, 

билими жогорку, социология илимдери-

нин кандидаты, Ж.Баласагын атындагы 

Кыргыз улуттук университетинин (КУУ) 

социалдык-гуманитардык илимдер инс-

титутунун социология жана социалдык 

иштер кафедрасынын доценти. 

Б.М. Кошбакова КУУнун философия 

жана мамлекеттик башкаруу факультети-



143 
 

нин «Социология» багыты боюнча бакалаврды 2003-жылы, магистра-

тураны 2005-жылы артыкчылык диплому менен аяктаган, 2008-жылы 

аспирантураны бүтүргөн. 

 Б.М. Кошбакова өзүнүн кесиптик деңгээлин жогорулатуу макса-

тында илим-изилдөө ишмердигинде талыкпай эмгектенип келүүдө. 

2012-ж. «Кыргыз элинин социалдык-маданий каада-салттарынын за-

манбап шарттарда өнүгүшү» деген темада кандидаттык диссертация-

сын ийгиликтүү коргоп КРдин Улуттук аттестациялык комиссиясы-

нын чечими менен социология илимдеринин кандитаты окумуш-

туулук даражасы ыйгарылган. 2014-ж. КУУнун юриспруденция ба-

гыты боюнча магистрлик даражадагы артыкчылык дипломун алган. 

2005-жылдан бери СГИ факультетинин социология кафедрасында 

окуучу, улук-окутуучу, доцент болуп иштеп келе жатат.  

Б.М. Кошбакова университетте иштеген жылдары өзүн сабаттуу 

жана жоопкерчиликтүү мугалим, насаатчы катары көрсөтө алды, атка-

рылган окуу жүктөмүнө ак ниеттүүлүк, жоопкерчилик менен мамиле 

кылат. Ошондой эле университеттин, институттун жана кафедранын 

коомдук турмушуна активдүү катышып келет. 2013-2017-жж. КУУ-

нун Жаш окумуштуулар кеңешинин төрайымы болуп, 2015-2017-жж. 

КРдин маданият, маалымат жана туризм министрлигине караштуу 

Коомдук байкоочу кеңештин төрагасынын орун басары, КУУда ка-

федра башчыларын шайлоо боюнча комиссиянын катчысы, КУУнун 

ректорун шайлоо боюнча уюштуруу комитетинин мүчөсү, 2019-2024-

жж. КУУнун профсоюздук бюросунун төрайымы болуп коомдук баш-

талышта эмгектенип коомду өнүктүрүүдө өз салымын кошууга умту-

лат. 

Б.М. Кошбакова Кыргызстанда, Өзбекстанда, Казахстанда жана 

Россияда өткөрүлгөн эл-аралык, республикалык илимий жана или-

мий-практикалык конференцияларга, симпозиумдарга жана форум-

дарга дайыма жигердүү катышып, баяндамаларды жасап турат. Анын 

илимий докладдары дайыма кызыктуу жана мазмундуу, таанып билүү 

жана илимий негиздүүгү менен мүнөздөлөт. Иштеген мезгилде «Со-

циология» аталыштагы 1 окуу-куралы «Социология курстары боюнча 

тесттердин жыйнагы» деген 1 окуу-усулдук курал жана 40тан ашык 



144 
 

илимий жана усулдук мүнөздөгү макалалары чет өлкөлүк РИНЦ плат-

формасына кирген жана башка мезгилдүү басылмаларда жарыялан-

ган.  

Б.М. Кошбакова илимий ишинде компетенттүүлүктү жана турук-

туулукту көрсөтүп, коюлган изилдөө иштерин жоопкерчилик менен 

аткарып келет, илимий изилдөөнүн тиешелүү тыянактарын жана жы-

йынтыктарын алуу үчүн маселени терең жана ар тараптуу изилдегенде 

жетишүүдө. КУУнун илимий Грантынын негизинде «Заманбап шарт-

тардагы кыргыз элинин социомаданий каада-салттарынын өнүгүүсү-

нүн өзгөчөлүктөрү» (2013-ж.) жана «Илимий изилдөөнүн заманбап 

ыкмалары» (2013-2014 ж.) аттуу темаларда илимий изилдөөнү жетек-

теген.  

Илимий-педагогикалык ишмердүүлүгү үчүн КУУнун мыкты жаш 

окутуучусу деген ардактуу наамын алган. О.э. эмгектеги, окуу-усул-

дук, илимий-изилдөө ийгиликтери жана коомдук-ишмердүүлүгү үчүн 

КУУнун Ардак Грамотасына (2009-ж.) ээ болгон. КРдин илим күнүн 

белгилөөгө багышталган жаш окумуштуулардын мыкты илимий иш-

тери конкурсуна катышып анын Лауреаты болгон (2009-ж.). КУУнун 

билим берүүсүнө эмгек сиңирген ишмер (2021-ж.. КРдин Билим берүү 

жана илим министрлигинин Ардак грамотасы (2022-ж.), КРдин Билим 

берүү жана илим кызматкерлеринин кесиптик бирлигинин Ардак Гра-

мотасы (2021) жана отличниги деген төш белгиси (2023-ж.) менен 

сыйланган. 

доцент Б.М. Кошбакованын негизги эмгектери: 

1. Кошбакова Б.М.: Сборник тестов по социологическим наукам: 

Учебно-методическое пособие. / - Б., 2009. – 59 с. 

2. Кошбакова Б.М.: Социология: Учебное пособие. / - Б., 2009. – 

188 с. 

Кафедранын окуу-методикалык камсыздоосу 

Белгилей кетсек, 2011-жылы КУУнун илимий китепканасынын 

салтанаттуу ачылышы өткөрүлгөн. Ж. Баласагын (окуу корпусу 8) 

белгилүү окумуштуу-философия илимдеринин доктору, профессор, 

Кыргыз ССР ИАнын корреспондент-мүчөсү А.Т. Табалдиевге ыйга-

рылган учур боюнча. 



145 
 

Методикалык камсыздоо маселесин чечүү менен кафедра тарабы-

нан иштелип чыккан: комплекстүү иш планы, базалык программа, со-

циология жана социалдык иштин жалпы курсу боюнча типтүү прог-

рамма, дисциплиналар боюнча жумушчу программалар, дипломдук, 

курстук иштердин тематикасы, СРС, экзамендик билеттер, тесттик 

жана контролдук суроолор, окуу дисциплиналары боюнча методика-

лык иштеп чыгуулар: "социалдык иш", "социология" багыттарынын 

билим берүү программалары боюнча ЖОЖдордун студенттери үчүн 

окуу-методикалык колдонмолор: 

1. «Социология». – Бишкек, 2007. – 35 с.;  

2. Политическая социология: учебно-методическое пособие для 

студентов вузов по специальности «Социология». – Б., 2007. – 42 c.;  

3. Малтабаров Б.А. Религия и социально-политические процессы 

в независимом Кыргызстане. – Бишкек, 2002. – 152 с. 

4. Исаев К., Малтабаров Б.А. и др. Сравнительное изучение изби-

рательных систем в Кыргызстане. – Б., 2008. - 108 с.  

5. Социальная напряженность в современном Кыргызстане. – 

Бишкек, 2010. – 72 с.  

6. Антология социологических исследований в Кыргызской Рес-

публике / Б.А.Малтабаров, Р.Б. Салморбекова, С.С. Борсокбаева. – Б., 

2010. – 272 с.  

7. Методы государственного регулирования в социальной сфере: 

учебно-метод. пособие для студ. вузов по специальности «Социальная 

работа». – Бишкек, 2010. – 120 с.; Кыргыз коомундагы антропосоцие-

талдык өзгөрүүлөр. – Б., 2011. - 200 б.  

8. Система социальной защиты в Кыргызской Республике 

(учебно-методическое пособие для студентов университета по спе-

циальности «Социальная работа» и специалистов органов местного 

самоуправления по вопросам социальной защиты) - Бишкек: 2014 – 

284 с.  

9. Методы государственного регулирования в социальной сфере 

(учебно-методическое пособие для студентов университета по спе-

циальности «социальная работа») 2-е изд. – Б., 2015 -248 с.  

10. Матиев Б. Т. УМК по дисциплине «Политология», Б., 2016. 

241 с.  



146 
 

11. УМК для слушателей магистерской подготовки, Допушено 

МОиНКР в качестве учебного пособия для ВУЗов №249/1 от 2.03.2017 

г. – Б., 2017.  

12. Исаев К., Жусубалиев А.Р., Малтабаров Б.А.и др. ж б. Жаран 

кантип идентешет? (Монография), Б., 2016. – 346 с.  

13. Жусубалиев А.Р., Жолдошева А.Ш., Шайылдаева А.К. Ма-

гистердик диссертацияны жазуу боюнча практикум. Магистердик 

диссертацияны жазуу боюнча методикалык көрсөтмө. Окуу куралы. – 

Бишкек, 2024. 131 б. 

14. Жусубалиев А.Р., Шайылдаева А.К., Жолдошева А.Ш. Ин-

формационные технологии в социальной работе. Учебное пособие. – 

Бишкек, 2024. 89 б. 

Илимий-изилдөө ишмердүүлүгү 

Илимий-изилдөө ишмердүүлүгү кафедраны өнүктүрүүнүн артык-

чылыктуу багыттарынын бири болуп саналат, ал заманбап талаптарга 

ылайык билим берүүнүн сапатын жогорулатуу параметрлерин анык-

тайт. Илимий жана билим берүү маселелерин чечүүнүн жогорку са-

паттуу деңгээли кафедранын жамаатына өз эмгектерин ЖОЖдун ички 

жана регионалдык деңгээлдеринде гана эмес, мамлекет жана эл ара-

лык деңгээлдерде да таанууга мүмкүндүк берди. Жогорку илимий-

изилдөөчүлүк потенциалга ээ болуу менен кафедранын КПЧсы бир 

нече жолу КР БжИМ жана КУУнун илимий гранттарынын ээси болуп 

калышты.  

Кафедранын профессордук-окутуучулук курамы иштеп жаткан 

илимий маселе: «Кыргызстандагы азыркы социалдык-демографиялык 

кырдаал» 22.00.04. Кафедранын окутуучулары бул маселе боюнча же-

кече изилдөө жүргүзүшөт. 

Жалпы изилдөө темасынын бөлүмдөрүнүн аталышы: 

1-бөлүм. Кыргызстандын калкынын социалдык иденттиги жана 

улуттук коопсуздук маселелери. Жооптуу: с. и. к., Жусубалиев А. Р. 

2-бөлүм. Жарандык жана коопсуздук контекстинде Кыргызстан-

дын жаштарынын социалдык иденттүүлүгүн калыптандыруу. Жооп-

туу: с. и. к., доцент Жунушова С. О. 



147 
 

3-бөлүм. Этникалык топтордун социалдык-маданий иденттүүлү-

гүн трансформациялоо проблемалары: каада-салттарды жана үрп-

адаттарды өз ара байытуу. Жооптуу: с. и.к., Кошбакова Б. М. 

4-бөлүм. Мамлекеттик үй-бүлөлүк саясат: көйгөйлөр, карама-кар-

шылыктар жана издөө. Жооптуу: с. и. к., доц. Усубалиева А.А. КР 

Бжиминин илимий изилдөөлөр жана жаңы технологиялар бөлүмүнүн 

линиясы боюнча изилдөө иштери жүргүзүлүүдө, ага кафедранын до-

центи Жусубалиев А. Р. тартылган. 

5-бөлүм. Мамлекеттик диний саясат жана диний иденттүүлүк: тү-

зүлүшү, абалы жана өнүгүү келечеги. Жооптуу: с.и.к., доцент Малтаб-

ров Б.  

Окутуучулардын жекече изилдөөлөрүнүн материалдары жана 

алардын студенттер менен биргелешкен иштери эл аралык, аймактык, 

ЖОЖдор аралык жана ЖОЖдор аралык конференцияларда берилет. 

Студенттердин илимий-изилдөө иштери жогорку квалификация-

луу атаандаштыкка жөндөмдүү адистерди даярдоонун ажырагыс бө-

лүгү болуп саналат. УИРСТИН жыйынтыктары илимий-практикалык 

конференцияларда, конкурстарда, олимпиадаларда, анын ичинде 

«илим жумалыгынын» алкагында берилет. 

 

А.Табалдиев атындагы социомаданий изилдөөлөр 

социологиялык борбору 

Алгачкы социологиялык лаборатория А.Табалдиевдин демилгеси 

менен 1966-жылы Союздук республикалардын ичинен биринчилер-

ден болуп Кыргыз мамлекеттик университетинде негизделген. Лабо-

ратория Кыргызстандагы биринчи социологиялык борбор болуу ме-

ненсоциология илиминин биздин өлкөдө түптөлүү, өнүгүү жана со-

циолог адистердин калыптануу процессинде өтө чоң роль ойногон.Ал 

азыр философия илимдеринин доктору, профессор, Кыргыз ССРинин 

Илимдер академиясынын корреспондент-мүчөсү, Кыргыз ССРинин 

мамлекеттик сыйлыгынын лауреаты Табалдиев Асанбек Табалдиевич-

тин атын алып,  социомаданий изилдөөлөр социологиялык борбору 

катары кайрадан түзүлгөн. 

Лабораториянын алгачкы башчылыгына өзүнүн окуучу-шакирти, 

кийин илимдин доктору, профессор Рахат Ачылованы дайындаган. 



148 
 

Ошол жылдары жаш таланттуу окумуштуу, кийинчерээк Республика-

нын Илимдер Академиясынын корреспондент-мүчөсү А. Табалдиев 

ар тармактагы окутуучуларды жана аспиранттарды, тарыхчыларды 

жана филологдорду, экономисттерди жана математиктерди: 

Ч.С.Айтбаева, М.Т. Артыкбаев, Р.А. Ачылова, Б. Баетов, 

К. Бектурганов, А.Н. Иваков, К. Иманканов, А. Карыпкулов, 

Я.А. Рисс, И.К. Кочербаева, Э.С. Кульматов, Т. Маатказиев, С.С. Ну-

рова, К.Ормокеев, В.П. Сиротин, А.И. Тишин, Ш. Шакитов, 

Ш.Эгембердиев, Т. Эсенгельдиев, М.А. Эркебаев ж.б. чогултуп, со-

циология лабораториясына бириктирген. Алар өз кезегинде кыргыз 

социология социалдык философия илимдеринин белдүү кадрлары бо-

луп, алды академикке чейин жетишишкен. 

Ушул кадамы менен социология илими жана билими боюнча мек-

теби түзүлгөн десек жаңылышпайбыз. Социологиялык лаборатория-

нын базасында коомдогу жашоонун экономикалык жагдайлары, коом-

дун моралдык-нравалык, маданий-руханий жана үй-бүлөнүн күнүм-

дүк маселелери, эл аралык катнаштар, социалдык мобилдүүлүктүн 

жана коомдун социалдык түзүлүшүнүн өзгөрүшү сыяктуу орчундуу 

маселелерди социологиялык ыкмалар менен изилдеп баштаган. Изил-

дөөлөрдүн жыйынтыгы жана практикалык сунуштар Республиканын 

Башкаруу органдарына багытталган атайын каттар менен жөнөтүлгөн.  

А.Табалдиевдин илимий мектебинде, анын окуучулары “социал-

дык философия” жана “социология” илимдеринин эки багыты боюнча 

адистешишкен. Этносоциологиянын Кыргызстанда калыптанышы-

нын негиздери биздин университетте А. Табалдиев жана анын окуу-

чулары тарабынан түзүлгөн деп айтсак жаңылышпайбыз. Бул процесс 

XX кылымдын 60-жылдары башталган. Кыргызстанда этносоциоло-

гиянын калыптануусунун биринчи этабы улуттар аралык мамилелер-

дин маселелери жана майда элдерди социализмдин шарттарында 

өнүктүрүүнүн бөтөнчөлүктөрү боюнча социологиялык изилдөөлөрдү 

республикада биринчи болуп уюштурган Асанбек Табалдиевдин 

ысымы менен байланыштуу. Улуттар аралык мамилелерди изилдөө-

лөрдүн маселелердин жетиштүү кеңири спектрин: элдин экономика-

лык, социалдык жана руханий жашоосундагы улуттуктун жана интер-

националдуулуктун байланышын; жаштарды интернационалдык жана 



149 
 

атуулдук жактан тарбиялоо маселелерин; этникалык аралык кагы-

лыштар маселелерин; улуттук тилдердин коомдук функцияларын 

жана алардын улуттар аралык тил менен өз ара аракеттенишүүлөрүн 

күчөтүү келечектерин; Кыргызстанды экономикалык, саясий жана ма-

даний жактан өнүктүрүүдө орус тилинин республикадагы улуттар ара-

лык алакакатыштын каражаты катары ролун күчөтүүнү; улуттар ара-

лык нике маселелерин жана дагы башкаларды өзүнө камтыган. Бул 

маселелердин баары А.Табалдиевдин төмөндөгү эмгектеринде: 

“Жаңы адам жана бош убакыт” (1962); “Салт жөнүндө ой” (1965); 

“Турмуштиричилик маданияты” (1966); “XXV съезд жана лениндик 

улут саясатынын салтанаты” (1972); “Октябрга эстелик” (1979); ошон-

дой эле “Актуальные вопросы социологии исследования националь-

ных отношений в СССР” макаласында (“Философские науки” жур-

налы, 1972, №2) каралган.  

2021-жылы социологиялык лаборатория “А.Табалдиев атындагы 

социомаданий изилдөөлөр социологиялык борбору” болуп кайрадан 

түзүлдү. Анын борбор катары кайра түзүлүшү бүгүнкү күндө да эмпи-

рикалык социологиялык изилдөөлөргө талаптын күчтүүлүгүн кабар-

лайт. Анда студенттер, социалдык ишкерлер окуу жана өндүрүш прак-

тикасын өтөшөт, андан тышкары эмпирикалык социологиялык изил-

дөөлөргө катышып, жеке изилдөөчүлүк тажырыйбаларын топтошот, 

факультеттин окутуучулары, аспиранттар, докторанттар өздөрүнүн 

илимий темалары боюнча изилдөөлөрүн өткөрүп турушат.  

Борборго А.Табалдиевдин атынын берилиши да мыйзам ченем-

дүү. Борбордун негизги милдеттери:  

1. Ыкчам, үзгүлтүксүз социологиялык маалыматтарды берүү жана 

башкаруу чечимдеринин натыйжалуулугун жогорулатуу боюнча су-

нуштарды иштеп чыгуу;  

2. Билим берүү кызматтарынын сапатын башкаруу жаатында уни-

верситетте жүргүзүлүп жаткан иш-чараларга социологиялык колдоо 

системасын түзүү;  

3. Коомдук пикирди изилдөө боюнча университеттин профессор-

дук-окутуучулук курам жана студенттердин коомдук пикирин изил-

дөө;  

4. Студенттерге социалдык-психологиялык көмөк: окуу процес-

сине карата мамилесин жана көз карашын аныктоо; университеттин 



150 
 

окутуучулары менен студенттердин мамилелериндеги маселелерди 

изилдөө;  

5. Социологиялык изилдөө материалдарынын негизинде маалы-

мат базасын түзүү;  

6. Студенттерди илимий изилдөө иштерине тартуу. Ж. Баласагын 

атындагы КУУнун студенттерин практикалык жөндөмдөрү үчүн маа-

лымат топтоо, иштетүү жана анализдөө мүмкүнчүлүгү менен камсыз 

кылуу;  

7. Студенттер борбордун ишине кызматкерлердин методикалык 

жетекчилиги астында катышат. Социологиялык изилдөөлөр борбору 

студенттер үчүн негизги практикалардын бири гана эмес, ошондой эле 

өз алдынча өндүрүштүк бирдик болуп саналат;  

8. Студент социологдор жана социалдык кызматкерлердин курс-

тук жана дипломдук темалары, ошондой эле университеттин магист-

ранттары, аспиранттары жана докторанттары үчүн диссертациялар 

боюнча илимий социологиялык эмпирикалык изилдөөлөрдү жүргү-

зүү;  

9. Илимий изилдөө иштеринде ар кандай этаптарында контролдоо 

катары аудиториялык көнүгүүлөрдү өткөрүү;  

10. Изилдөөдө реалдуу процесстерди жана кырдаалдарды модел-

дөө жана колдонуу;  

11. Изилдөөнүн бардык технологиялык чынжырларын студент-

тер менен өткөрүү;  

12. Социологдордун кесипкөй коомчулугун калыптандыруу 

жана өнүктүрүү;  

13. Абитуриенттердин кесиптик өзүн өзү аныктоолору боюнча 

иштерди уюштуруу;  

14. Аймак таанууну социологиялык жактан колдоо. Үчүнчү та-

раптагы уюмдар менен акылуу маалыматтык-изилдөө кызматтарын 

алып баруу. Долбоорлордун ар кандай түрлөрү;  

15. Учурда социологиялык борбор статистикалык маалымат-

тарды иштетүү үчүн атайын компьютердик программа SPSS менен иш 

алып барат. Социалдык илимдерде прикладдык изилдөөлөр үчүн иш-

телип чыккан коммерциялык статистикалык жактан алдыңкылардан 

болуп саналат. Бул программа окуу процессинде социологиянын ба-

калавр жана магистрлерин даярдоодо социологиялык маалыматтарды 



151 
 

талдоо, өлчөө теориясы, социологиялык изилдөөдөгү методика жана 

методология, изилдөө маалыматтарды иштеп чыгуу жана талдоо ык-

маларында колдонулат.  

16. “Социологиялык жана маркетинг изилдөөлөрдө маалымат-

тарды иштеп чыгуу жана талдоодо сандык ыкмалар” программалары 

боюнча квалификацияларды жогорулатууну жүргүзүү.  

Ж.Баласагын атындагы КУУнун социалдык-гуманитардык илим-

дер институтунун А.Табалдиев атындагы социомаданий изилдөө со-

циологиялык борбору төмөнкү багыттар боюнча колдонмо социоло-

гиялык изилдөөлөрдү жүргүзүүдө:  

1. “Улут биримдиги - өлкөнүн келечеги”; 

2. “Кесиптик иденттүүлүк” Ж. Баласагын атындагы КУУ кесипке 

багыттоо иштери жөнүндө”; 

3. “Ж. Баласагын атындагы КУУ тарабынан көрсөтүлүүчү кыз-

маттардын сапатын баалоо” ж.б.  

Бүгүнкү күндө бул борбордо социология илиминин магистрлери 

С.Д. Караева (борбордун директору) жана инженер-социологу 

Н.Б. Токоева иш алып барышууда. А.Табалдиев атындагы социомада-

ний изилдөөлөр социологиялык борбору коомдук процесстерди ык-

чам изилдөө, жогорку теориялык деңгээлде, системалуу мониторинг 

кылуу жана объективдүү баалоо эң негизги милдети. Учурда ЖОЖдо 

базардык мамилелер шарттарындагы билим берүүчүлүк кызматынын 

сапаты боюнча социологиялык изилдөөлөр жигердүүлүк менен жүр-

гүзүлүүдө. 

Адабияттар: 

1. Артыкбаев М.Т. Жизнь в образовании и наууке. – Б..: 2019. -208 

с. С.70-108; 

2. Ачылова Р.А. Кыргыз улуттук аң сезими жана мамлекеттик 

идеологиясы. – Б.: 2008. 

3. Бектурганов К.Б. О становлении и развитии социологии в Кыр-

гызстане. https:/naukarus.com/o-stanovlenii-i-razvitii-sotsiologii-v-

Kyrgyzstane.  

4. Исаев К. Кыргыз социологиясы.-Б.: 2009, - 191 б. 

5. Табалдиев А. Философские и социологические произведения. – 

Б.: 2015. – 530б.  



152 
 

Бөкөшов Ж. 

профессор, философия илимдеринин доктору 

Кыргыз-Түрк “Манас” университети 

 

ГУМАНИТАРДЫК БИЛИМ: КЕЛЕЧЕК ТЕМАСЫ 

Адам баласы ар дайым “эртеңин”, келечегин ойлойт. Ой-санасы 

азбы-көппү болочок окуя, милдет, иш чараларга арналат. Жаш кура-

гына, кесибине, иш-кызматына, билимине, шыгына, маданиятына жа-

раша “келечек” темасы адамдын ой-санаасында ар кандай учурда, ар 

кыл мүнөздө белгилүү бир орун ээлейт. 

Адамзат тарыхына көз салсак, дүйнө өзгөрбөстөй көрүнгөн, тур-

муш ушул болумунда кайталана берчүдөй туюлган доорлор болгон. 

Демек, мындай коомдо адам келечегинен көп деле кам санаган эмес. 

Жүрө-жүрө экономикалык, технологиялык, социалдык, саясий жактан 

жашоо-турмуштун өзгөрүшү, жаңыланышы ыкчам боло баштады. 

Азыр дүйнө, турмуш өзгөчө ыкчам өзгөргөн доордо жашап жатабыз. 

Демек, келечекти татыктуу тосуш үчүн адам баласы атайлап камда-

ныш керек, болочок окуяларды алдын ала көрө билишке үйрөнүшү за-

рыл, келечек тууралуу сабаттуу ойлоно алышы керек. 

Келечек темасынан улам акыл-ой, илим-билим аймагына көз жү-

гүртсөк адегенде пайгамбарлар, көрөгөчтөр, олуялар, көзү ачыктар, 

оракулдар, бакшылар ж.б. өзгөчө касиетке ээ адамдар тууралуу ула-

мыштар, аңыз кептер эске келет. Астрология тармагын, утопия жан-

рын белгилеш зарыл. Ал эми ХХ кылымда бул жаатта атайын илимий 

изилдөөлөр кеңири жүргүзүлө баштады. 

Келечек маселесин теориялык жактан изилдөө тууралуу кеп кыл-

ганда академик О.А. Тогусаковдун эмгектерин белгилеш зарыл. Ал 

илимий изилдөө иш-аракеттериндеги алдын ала көрө билүү маселесин 

кең-кесири талдаган философдордон [Тогусаков О. А. 1984. Тогусаков 

О.А. 1994]. Ошондой эле кеп башында атайын белгилей кетчү жагдай 

“форсайт” (терминдин маани-мазмуну кийинчерээк аныкталат) фор-

матындагы изилдөөлөр кыргыз тематикасына байланыштуу да пайда 

боло баштаганы [Абдибап к. У. 2019]. Албетте, форсайт жаатындагы 

изилдөөлөр Кыргызстанда мындан нары ар кандай тармакта, ар кыл 



153 
 

калыпта кеңири жүргүзүлөт деп ишенгибиз келет. “Өнүгүү концеп-

циясы” же “Өнүгүү стратегиясы” аталган документтер ар кайсы (улут-

тук, тармактык) деңгээлде, ар кандай мөөнөткө эсептелип даярдалып, 

расмий түрдө кабыл алынып, көптөн бери эле башкаруу ишинде ке-

ңири колдонулуп келе жатат. Мындай документтерде, сөзсүз, келечек 

темасына байланышкан билим, изилдөө, болжол, эсеп, пландоо жүр-

гүзүлөт. Бирок, алар канчалык негиздүү жана жемиштүү болду, кан-

дайча аткарылды, өзүн канчалык актады - бул башка маселе. Бул та-

рапта талдоо жана баалоо иштери жүргүзүлдүбү-жокпу, айтыш кы-

йын. Эгер форсайт кеңири колдонула баштаса, келечек көздөгөн иш 

чаралардын сапаты да артат деген ойдобуз.  

Терминология жагдайында буларды белгилей кетишибиз ылайык 

болор. Келечекке байланышкан маселелерди изилдөө аймагы дүйнө-

лүк тажрыйбада “футурология”, “форсайт” же жөн эле “келечекти 

изилдөөлөр” аталып келет. 

“Футурология” - глобал маселелерди изилдеген чоң илимий тар-

мак. Анын өз жолу, милдети, тажрыйбасы, каада-салты бар. “Форсайт” 

- практикалык изилдөөлөрдүн өзүнчө форматы, методологиясы. Анын 

да белгилүү бир деңгээлде калыптанган жол-жобосу бар. “Келечекти 

изилдөө” түшүнүгү жалпы мазмунга ээ, тематикалык жактан кеп бо-

луп жаткан багыттагы изилдөөгө тиешелүү бардык иш чараларды өз 

ичине камтыйт. Биз сөзсүз бул тажрыйбаларга таянабыз. Бирок, алды-

бызга азыркы жагдай-шарттарга жараша конкрет милдеттерди койгон 

соң, биздин иш-аракет белгилүү бир өзгөчөлүктөргө, чектөөлөргө, 

жоопкерчиликке ээ. Ошондуктан биз азырынча теориялык жана прак-

тикалык изилдөөлөрүбүздү “футурономика” атап, муну термин катары 

колдонуп турганыбыз ылайык деп эсептейбиз. Ал эми изилдөө багыт-

талган предметтик аймакты “футуросфера” атайбыз. Изилдөөбүздүн 

форматы жана методологиялык негизи “келечекти өздөштүрүү” ата-

лат. Мындай аталыштар тек гана терминпоздуктун жана интеллектуал-

дык “көйрөңдүктүн” натыйжасы эмес. Биз колдонууга сунуштап жат-

кан жаңы терминдердин артында белгилүү бир теориялык жана мето-

дологиялык маселелер тургандыгын биздин изилдөөлөрдүн жүрү-

шүндө айгинелейбиз деген ишенимдебиз [Бөкөшов Ж. 2024].  

Биздин түшүнүгүбүздө футурономика - келечекти аңдап-билишке, 

болочок окуя, иш чаралар тууралуу сабаттуу, жемиштүү ойлоно алыш 



154 
 

жөндөмүнө, келечекке алдын ала камданууга үйрөтө турган теория-

лык, методологиялык, практикалык, колдонмо (прикладдык) билим-

дер аймагы. Адам баласы инсан катары, кызматкер катары, жаран ка-

тары келечегин талдап, ойлоно билиши маанилүү. Мындай иш-ара-

кетти жөнгө салган методология, аны ойдогудай аткарууга тиешелүү 

ыктар, куралдар болот. Дүйнөлүк тажрыйбага таянып, азыркынын та-

лабына ылайыктап, өз өлкөбүздүн муктаждыктарын эске алып футу-

рономика методологиясын иштеп чыгып, аны колдоно билишибиз за-

рыл. 

Дагы бир жагдай - тил маселеси. Негизинен эне тилин колдонгон, 

орусча же англисче дурус билбеген муун катмары калыңдады. Мамле-

кеттик тил саясаты кыргыз тилинин илимде, экономикада, билим бе-

рүүдө, коомдук-маданий турмушта толук кандуу колдонулушун кам-

сыз кылуу милдеттерин жигердүү коюуда. Демек, жаштарды “келе-

чекти өздөштүрүүдө” сабаттуу ой жүгүртүүгө, ишенимдүү чечим ка-

был алууга үйрөтүү маселелерин чечиш үчүн методологиялык жана 

методикалык курал-шаймандарды (анкета, маалымат жыйноо, көр-

сөтмө, нускама ж.б.) кыргыз тилинде даярдашыбыз зарыл. Ошондук-

тан, биздин изилдөөнүн, практикалык иш чаралардын бир милдети - 

футурономиканы кыргызча ишке ашыруу, футуросфераны кыргызча 

сыпаттоо. 

Тилден улам белгилей кетчү дагы бир нерсе: кыргыз тилинде 

“утур”, “учур”, “утурлап”, “утурумдук” сыяктуу сөздөр бар. Алар ла-

тынча “футур” (келечек) сөзүнө үндөшүп турганын окурман ачык-ай-

рым көрүп турат. Бул тараптагы этимологиялык тактоо-талдоолор да 

атайын кеп кылууга арзыйт деп ойлойбуз. 

Адам адам болгону өз келечегин, эл-жердин келечегин, курчаган 

дүйнөнүн кийин кандай болорун, болочогун жамандыр-жакшыдыр ой-

логон, билгиси келген, түшүнүүгө аракет жасап келген деп болжолдо-

сок орундуу көрүнөт. “Кудай”, “тагдыр”, “табият”, “ай-аалам”, “жа-

шоо-турмуш”, “өмүр-өлүм” сыяктуу түшүнүктөр, ар кыл миф, ула-

мыш, жомок, тарых аркылуу, өзүнүн көргөн-билгени, күндөлүк иш-

аракети, демейки тажрыйбасы аркасында адам баласы дүйнөнүн ту-

рум-турпатын, убакыттын маани-маңызын, жашоонун ыраат-тартибин 

алы жетишинче, зарылдыгына жараша акыл-эс элегине салып, баам-



155 
 

дап-баалоого ынтызар болгон. Өткөн тууралуу улуулардан, ата-баба-

сынан уккан. Учур тууралуу өз тажрыйбасына ылайык ой жүгүрткөн. 

Келечекти да ойлоп-талдап билишке бир чети аргасыз, экинчи чети 

кызыгдар болгон. Бара-бара “келечек маселеси” боюнча “адистешкен” 

адамдар чыккан: пайгамбарлар, көрөгөчтөр, даанышмандар,олуялар, 

көзү ачыктар, оракулдар, бакшылар, жаачылар, далычылар ж.б. Келе-

чекти алдын ала көргөн, жакын арадабы, узак мөөнөттөн соңбу, айтор, 

кийин болчу окуяларды алдын ала айткан мындай өзгөчө касиетке ээ 

адамдар тууралуу уламыштар, аңыз кептер бардык элдин тарыхында, 

маданиятында кезигери окумал журтка маалым.  

Келечекти таанып-билиш аракети астрология тармагын (ай-жыл-

дыздын абалына карап), утопия жанрын (кыялдагы жер, жашоо, коом 

тууралуу баяндар) жараткан. Кийин дүйнөлүк интеллектуалдык чөй-

рөдө “антиутопия”, “дистопия”, “гетеротопия” ж.б. түшүнүктөр чык-

канын эскерте кетели. Албетте, келечекти иликтеп, талдап түшүнүү та-

бият таануу илимдеринде, философияда, гуманитардык билимдердин 

айрым тармактарында тарых-тажрыйбага ылайык ишке аша баштаган. 

Келечек тууралуу кептин (дискурстун, нарративдин) тарыхы узак. 

Миф, жомоктон баштап, көркөм-адабий, тарыхый, диний, илимий бу-

лактарды (тексттерди) герменевтикалык жактан атайлап изилдөө ке-

рек. 

Ал эми келечек маселелерин теориялык-методологиялык изил-

дөөлөрдүн тарыхын адистер ХХ кылымдын 60-70-жылдарынан баш-

ташат. Адегенде мындай изилдөөлөр аскер ишине, согуш-коргонуу 

тармагына байланышта жүргүзүлсө да, бара-бара социалдык, эконо-

микалык, технологиялык өнүгүштүн маселелерин кучагына кеңири 

камтыган. Азыркы учурда келечекти өздөштүрүүгө байланышкан би-

лимдер тармагы академиялык статус алып, бул жаатта адистер жа-

мааты калыптанып, илимий журналдар жана эмгектер жарыяланып, 

конференция-жыйындар уюштурулуп, окуу программалары жана окуу 

китептери түзүлүп, өзүнчө терминология орун алып, келечек маселе-

лерин жакшы билет деген эксперттердин, авторитеттердин ысымы 

белгилүү болуп калды. Эң маанилүүсү АКШда, Европада, Япония, 

Австралия сыяктуу өлкөлөрдө колдонмо изилдөөлөр кеңири жайы-

лып, келечек изилдөөнүн ык-жолдору (методдору) өзүнүн ишеним-

дүүлүгүн жана пайдалуулугун айгинелеп, БУУ, ЮНЕСКО сыяктуу эл 



156 
 

аралык уюмдар деңгээлинде келечекти изилдөө программалары ишке 

аша баштады. Колдонмо изилдөөлөр “форсайт” аталып, форсайттын 

ар кыл түрлөрү кеңири колдонулуп, форсайт методологиясы бышык-

талып калды. Кошумчалай турган жагдай: бул англис тилиндеги сөз 

(foresight) кыргызча “алдын ала көрө билүү” дегенди туюнтат, кийин 

терминге айланып, өзгөчө илимди, өзгөчө методду атайт. “Форсайт” 

терминин алгач дүйнөгө атагы тараган жазуучу-фантаст Герберт 

Уэллс колдонгон. Ал 1930-жылы Би-Би-Си радиосуна берген маегинде 

“форсайт профессору” тууралуу, “форсайт илими” тууралуу кеп кыл-

ган. Кызыгы, ошол учурга тушташ, 1931-жылы атактуу философ Алф-

ред Уайтхед Гарвард бизнес мектебинде лекция окуп, аны келечекти 

илимий изилдөөнүн бизнес үчүн кандай мааниге ээ экендигин негиз-

дөөгө арнаган. Айтайын дегенибиз, ХХ кылымдын башында интел-

лектуалдар адамзат атынан келечекти илимий талдоо зарылдыгын бел-

гилей баштаган. Ал эми ХХ1 кылым башында бул илимий тармак дүр-

күрөп өнүгө баштаганына күбө болуудабыз [Kristóf, T., Erzsébet N. 

2023]. Азыркы Россияда келечекти изилдөө иштери кадимкидей жолго 

коюлганына күбө болуудабыз. Бул жаатта “ыкчам форсайт” аталган 

формат жемиштүү иштеп жатканын белгилегибиз ылайык [Песков Д. 

2017]. 

Келечекти изилдөө тарыхы анчалык узак болбосо да, ушул кыска 

мөөнөттө дүйнөлүк ченемден караганда кыйла тажрыйба топтолуп 

калды. Ошондуктан кийинки жылдары илимий адабиятта бул тарап-

тагы изилдөөлөрдүн сапаты тууралуу маселе атайын талдоого алы-

нып, “алдын ала көрө билүү” канчалык деңгээлде өзүн актап жатат, 

“алдын ала айтуу” канчалык деңгээлде ишке ашып жатат дегендей су-

роолор орчундуу мааниге ээ боло баштаганы бекеринен эмес. 

Чыгышта “Апендинин жол-жобосу” элге маалым. Апенди “Он 

жылда эшекти окуганга үйрөтөм” деп убада берип, падышадан акы-

сын алат. Апендинин мындай жоругуна күбө болгондор аны бир чети 

шылдыңдап, бир чети ага жан тартып, “кийин кантип жооп бересиң, 

эч качан ишке ашпас нерсени убада кылдың” дешсе, ал “Он жылда же 

эшек өлөт, же падыша өлөт” деген жооп узатат. Башкача айтканда, ки-

йин эмне болорун ким билет, азыр оюма келгенди айта берем дегендей 

мамиле да орун алышы ыктымал. 



157 
 

Бирок, келечек изилдөөнүн өзүнө тиешелүү жоопкерчилиги бар. 

Мындай изилдөөлөр демейде узак мөөнөт (10-20 жыл) көздөп жүргү-

зүлөт. Ошондуктан, бул багытта “Апендинин прнциби” эмес, илимий 

изилдөөнүн теориялык негиздери жана методологиялык талаптары 

тууралуу маселе өзгөчө мааниге ээ болушу зарыл. Айрым адистер бул 

маселеге көңүл буруп, келечекти изилдөөнүн сапатын талдап-баа-

лоонун негиздерин аныктоого, чен-өлчөмдөрүн белгилөөгө умтулуп 

жатканы илимдин бул тармагы зирек абалга жетип калганынан кабар 

берет деп ойлойбуз. 

Өткөн тарыхка айланат. Анын күбөлөрү бар. Өткөндө курулган 

имараттар, эстеликтер, жолдор, өткөндөн калган буюмдар, урандылар, 

издер; айтылып жана жазылып калган тарых, уламыш, аңыз; эсте сак-

талган окуялар; илим ырастаган мыйзам ченемдер, фактылар, маалы-

маттар. Өткөн азыр бар. Ал эстемде толукпу-жартылайбы сакталат. Та-

рых- өткөндүн сыпаттамасы. 

Учур- биз жашаган мезгил, чөйрө, шарт. Учурдун күбөсү- биз, 

биздин жашоо-турмуш. Биздин кылган-эткенибиз, иш-аракетибиз 

учурдун мазмунун түзөт. Өткөндөн айрымаланып, учур ачык-айкын, 

дайын сыяктанат. Биз баарын көрүп-билип тургандайбыз. Бирок, чы-

нында учурдун мазмунунда биз көрбөгөн, баамдабаган, баалабаган 

нерселер да көп экени талашсыз.  

Ал эми келечек- бул алдыда боло турган, али чындыкка айлана 

элек, чындыкта өз ордун ээлей элек нерселер, иштер, окуялар. Келе-

чек- “азырынча жок”. Ошондо “жокту” кандайча көрөбүз, кантип би-

лебиз, кайсы жагынан ал тууралуу кеп кыла алабыз? Бирок, келечек 

кайсы бир жагынан бар. Келечек болуму (келечек болуш) өзгөчө, өт-

көндөн жана учурдан айрымаланган түргө, даражага ээ. Философия 

илиминин тили менен айтканда, келечектин өзүнө тиешелүү онтоло-

гиялык статусу бар. Демек, маселе- келечекти ошол өзгөчө турумунда, 

болумунда кантип таанып-билебиз, көрө алабыз жана ага кандай ма-

миле жасашыбыз абзел- ушунда.  

Ушул мааниде эске алчу жагдайлар мындай. Биринчиден, өткөн, 

учур жана келечек ич ара байланышкан, түбү-туташ нерселер. Аларды 

бириктирип турган маңыз - убакыттык касиет, убакытка тиешелүүлүк. 

Убакытты үч ченемге ажыратыш убакыттын өзүнүн маани-маңызын 

түшүнүүнүн негизинде жүрөт. Бул ой бир караганда, чындыктан алыс, 



158 
 

спекулятив турумда, асмандаган кыязда көрүнүшү мүмкүн. Ал эми 

чынында тереңдетип ойлонсок өткөндү, учурду, келечекти жиктеп 

талдоонуннегизинде убакыттын өзү, анын түпкү жана бүтүн болуму 

турганына ынанышка туура келет. Мартин Хайдеггер муну филосо-

фиялык жактан “Болум жана убакыт” (1927) деген аталыштагы эмге-

гинде [Хайдеггер М. 1997] негиздеген, кийинки эмгектеринде (ай-

рыкча “Философияга салым (окуя тууралуу)” аталган экинчи чоң чы-

гармасында [Хайдеггер М. 2020] ачыктаганга аракет кылган. Ал уба-

кытты үч ченемге ажыратыш - бул демейки аң-сезимдин иши, атүгүл 

Гегелдин убакыт тууралуу көз карашы ошол демейки ой-түшүнүктүн 

чегинде калган деп сындайт. Албетте, мындай тыянактын, баанын та-

лаштуу жактары бар. Деген менен, убакыттын философиялык маани-

маңызын Хайдеггердей терең түшүнгөн, ачкан ойчул жок. Айтайын 

дегенибиз, убакытты өткөнгө, учурга, келечекке жиктеп, алардын өз 

алдынча касиеттерин концепт деңгээлинде чечмелеп түшүнүш дегеле 

убакыттын өзү эмне экенин түшүнүшкө таянып турарын белгилеп ке-

түү керек. 

Экинчиден, өткөн, учур жана келечектин уланмалыгын, ич ара 

байланышын, бирин бири шарттаганын тарам-тарамдап, ар жагынан 

изилдеп түшүнүш зарыл. Өткөндөн жана учурдан келечекте эмне ула-

нат, эмне калат, кандай түрдө турум-болумун кийинкиде сактайт, кан-

дайча өзгөрүп-өсөт жана келечекте кандай таптакыр жаңы, күтүлбө-

гөн, ойго келбеген нерселер болушу ыктымал - адам баласына бул кы-

зык жана керек. Бул багытта, өткөн менен келечектин, учур менен ке-

лечектин карым-катышы өзүнчө карала турган жагдайлар бар экенин, 

мындай эки байланыштын өзгөчөлүктөрү барлыгын эске алыш зарыл. 

Үчүнчүдөн, келечекти таанып-билиш гана кыйын эмес. Өткөндү 

толук жана туура таанып-билиштин да өз кыйынчылыктары бар. Бе-

керинен Ф. Шлегель тарыхчы - бул артка карай көзү ачыктык кылган 

пайгамбар деп айтпаса керек (Борис Пастернак жаңылып, муну Гегель 

айткан деген ыр саптарын жазган). Ошондой эле азыркы форсайт ада-

биятта кезиккен “тарых - бул форсайттын артка карай перспективасы” 

деген мүнөздөмө тамаша кейиптеги гана сөз эмес. Тарых теориясына 

жана тарых философиясына баш баксак, өткөндү таанып-билишке 

тиешелүү кыйынчылыктар аз эмес экенине көзүбүз жетет. Ал эми өзү-



159 
 

бүз жашап жаткан турмушту, бизди курчаган дүйнөнү толук жана таа-

май-таасын таанып-билиш деле оңой эмес экени баарыбызга маалым. 

Демек, келечекти таанып-билиш гана кыйын эмес. Кеп - анын өзгөчө-

лүгүндө, ошого ылайык иликтөөнүн, изилдөөнүн жарактуу жолдорун, 

ыкмаларын, куралдарын тандай алышта, келечек менен иштөөнүн өз-

гөчө максат-милдеттерин түшүнүүдө. 

Келечекти философиялык талдоонун үч багытын өзгөчө белгилеш 

зарыл. Биринчиси - онтологиялык талдоо. Же “келечектин онтоло-

гиясы” десек да жарашат. Келечектин өзү эмне? Ал кандай мааниде 

“бар”? Келечек деген кандай болот? Адам баласынын жашоо-турму-

шунда келечектин орду кандай? Ушул сыяктуу суроолорго филосо-

фиянын “онтология” аталган тармагы жооп издейт. Натыйжада тигил 

же бул кыязда келечектин табияты, маңызы чечмеленет. Демек, “келе-

чектин онтологиясы” келечекти карап-көрүүнүн, ага тиешелүү масе-

лелерди түшүнүүнүн, келечекке мамиле кылуунун түпкү негизин тү-

зөт. Экинчиси - эпистемологиялык (гносеологиялык) талдоо. Же “ке-

лечектин эпистемологиясы” десек болот. Келечекти адам кантип таа-

нып-билет? Келечек тууралуу билим кандай мүнөзгө жана мазмунга 

ээ? Келечек тууралуу көргөн-билгенибиз эмнеге таянат, чын-төгүнү 

кантип айгинеленет? Мындай суроолорго эпистемология аркылуу 

жооп издейбиз. Үчүнчүсү - методологиялык талдоо. Келечекти кантип 

таанып-билебиз? Келечекке байланышкан ой-түшүнүк, билим-илим 

кандай  негизде, кандай шартта, кайсы курал-шаймандардын жардамы 

аркасында калыптанат? Бул багытта, демек, келечекти иликтеп-изил-

дөөнүн жана келечекке мамиле жасаштын жол-жоболору, ык-эптери, 

калыптары, нормалары талдоого алынат. 

Албетте, келечекти философиянын алкагында иликтөө кеңири ай-

макты камтыйт. Ага аксиологиялык, этикалык, феноменологиялык, со-

циалдык, саясий ж.б. маселелер кирет. Ошондой эле философиянын 

тарыхына тиешелүү өңүттөр да бар. Айталы, И. Канттын философия-

сындагы келечек тууралуу ой-түшүнүктөр. Көпчүлүк окурмандарга 

маалым: Канттын айтылуу суроолору бар. 

Мен эмнени биле алам? 

Мен эмне кылышым керек? 

Мен эмнеге ишенсем болот? 



160 
 

Адам баласынын атынан ушул үч суроону коюп, улуу ойчул фи-

лософия ушул суроолорго жооп издеши зарыл деп эсептеген. Ал эми 

бул үч суроо бир эле суроону түзөт- Адам деген ким?- деп ырастайт. 

Эми баамдап көрсөк, бул улуу үч суроонун мазмунунда келечек туура-

луу ой турат. Алар келечекти көздөй коюлуп жатат. Канттын антропо-

логиясында адам баласы келечекти кантип “алдын ала көрөт”, келечек 

тууралуу кантип “алдын ала айтат” деген суроолор да олуттуу каралат. 

Муну менен айтайын дегенибиз - философиянын тарыхына сересеп 

салып, мурунку акылман-ойчулдар келечек темасына байланышкан 

кандай маселелерди козгошкон, кандай көз карашта болушкан - бу-

ларды иликтешеибиз да маанилүү. 

 Дагы бир жагдай - адабиятта “келечек философиясы” деген түшү-

нүк кездешет. Аны америкалык философ Ричард Рорти киргизген. 

Рорти келечек темасын философиянын негизги суроолорунун ката-

рына кошуп, ушул багыттагы изилдөөлөр өзүнчө тармакты түзөт деп 

болжогон [Рорти Р. 1994]. Деген менен, азырынча анын айтканы орун-

далды деп айтыш кыйын, философиялык изилдөөлөр тематикалык би-

римдик түзө элек. 

Келечек маселелерин философиялык алкакта талдоо тууралуу кеп 

кылганда, арийне, башка атактуу философтордун ысмын атабай кете 

албайбыз. А. Бергсон, Х. Ортега-и-Гассет, Ж-П. Сартр, Ж. Делез, Дж. 

Агамбен ж.б. Биздин оюбузча, мындай тизмеде келечектин онтология-

лык маңызын терең талдоодон өткөзгөн Мартин Хайдеггердин ысмы 

өзгөчө орун ээлейт деп эсептейбиз. 

Жалпылай айтканда, келечектин маани-маңызын иликтеп-изил-

дөөдө философиянын алдында дагы орчундуу милдеттер турарын бел-

гилегибиз келет. 

Ошондой эле келечек темасында көркөм адабият тажрыйбасы да 

атайын көңүл бурууга арзый турганын баса көрсөтсөк ашык болбос. 

Биздин максат - келечек көздөгөн ойломдун методологиясын 

өнүктүрүш жана анын айрым элементтери жөнүндө билим, маалымат 

бериш жана талапкерлерге үйрөтүш. 

Футур-методология бай мазмунга жана татаал түзүмгө ээ. Аны өз-

дөштүрүштүн жана колдоно билиштин зарылдыгы шартка, куракка, 

ишке, шыкка, максатка ж.б. жагдайларга жараша болот. Ар бир адам 

келечек тууралуу кайсы бир кыязда ойлонууга мажбур болгон соң, 



161 
 

тиешелүү максатка ылайык тигил же бул футур-методду же алардын 

бир нечесин айкалыштырып колдоно билсе, ал келечекке кайсы бир 

деңгээлде даяр, камдуу болот деп ишенебиз. 

Демек, мындай ойлом методологиясы креатив ойлом методоло-

гиясын, сынчыл ойлом, стратегиялык ойлом, аналитикалык ойлом ж.б. 

методологиясын өзүнө кайсы бир жагынан камтышы керек. 

Мындай өздөштүрүү билишти, машыгышты, рефлексияны, арти-

куляцияны талап этет. 

Адамдын келечекке карата мамилесин мындайча жиктесек болот: 

- келечекти кабылдоо: сезим, элестетүү деңгээлинде аткарылат; 

адам келечекке үмүт артат, кайсы бир нерселерди күтөт, кыялданат, ку-

банат, чочулайт ж.б.; 

- келечекти ойлоо, таанып-билүү: түшүнүктөр, логикалык талдоо, 

маанилеп териштирүү деңгээлинде ишке ашат; адам келечекти (футу-

росферага тиешелүү маселелерди) ачыктап таанып-билишке умтулат, 

түшүнүктөр (концепттер) аркылуу чечмелеп аныктоого аракет кылат; 

- келечекти изилдөө: атайын изилдөө иши аркылуу аткарылат; 

белгилүү бир теориялык, методологиялык негиздерге таянып, белги-

лүү бир илимий изилдөө куралдарын (инструменттерин) колдонуп, 

белгилүү бир талаптарга ылайык тигил же бул футурономикалык ма-

селени изилдөө, тиешелүү натыйжага жетүү; 

- келечек стратегиясын аныктоо: алысты көздөгөн иш-аракет ба-

гыты деңгээлинде аткарылат; атайын таанып-билүү, изилдөөлөргө 

таянып, узак мөөнөткө эсептелген иш-аракет багыты, анын шарттары 

жана талаптары, ошолордун негизинде тактикалык маселелерди анык-

тоо, чоң-майда иштерде ошол багытты кармануу;  

- келечекти куруу: бүгүнкү жана эртеңки (жакын аралыктагы) иш-

аракеттер алкагында аткарылат; жогоруда белгиленген иштерге тая-

нып, келечекке кам көрүү, келечекке тиешелүү чечимдерди кабыл 

алуу, “жакшы” келечекке жетишке көмөк болчу чараларды жасоо, 

“каалаган” келечекке жол салуу. 

Келечекти таанып-билүү, изилдөө белгилүү бир убакыт кыйы-

рына, мөөнөткө эсептелип аткарылат. Келечек эксперттери бул жагы-

нан убакыттын 3 тилкесин ажыратып карашат: жакынкы келечек (2-3 

жыл), ортоңку келечек (5 жылдын нары жак-бери жагы) жана алыскы 

келечек (10 жылдан наркы). 



162 
 

Келечекти өздөштүрүүнүн субъектке (акторго) байланышкан дең-

гээлдери да ар кандай: 

- инсан, жеке адам (индивид); 

- уюм (корпорация, мекеме, фирма ж.б.) 

- тармак (сектор, коомдук жашоо-турмуштун тигил же бул са-

лаасы); 

- мамлекет; 

- адамзат, дүйнө (глобалдык масштаб, бүтүндөй цивилизация). 

Келечекти өздөштүрүүнүн бул 3 (субъект, аракет, мөөнөт) тарабын 

байланыштырып, “келечек өздөштүрүү кубун” түзсөк болот жана 

анын мазмунун ачыктоо мүмкүнчүлүгү алдыга коюлган максат-мил-

деттерге жараша ар кандай болушу ыктымал. Мындай кубдун ичин 

толтуруу же келечек мейкинин белгилүү бир мазмун менен аныктоо 

ишин биз “контентуализация” деп атайбыз. 

Баса белгилөөчү жагдай: келечекти өздөштүрүү - биз үчүн келе-

чекти изилдөөнүн өзгөчө платформасы, парадигмасы. Ал келечек ме-

нен “иштөөнүн”, алек болуунун ар кыл түрлөрүн өз кучагына камтыйт 

жана алардын арасындагы байланышты белгилүү бир иретке салат деп 

эсептейбиз. Муну негиздөө жана теориялык, практикалык изилдөөлө-

дүн негизинде бышыктоо биздин болочок максатыбызга кирет. 

Жогоруда белгиленгендей келечекти изилдөөнүн методдору көп 

жана ар кандай.Бул ыкмаларды “форсайт ромб” [Поппер Р, 2012] ар-

кылуу иреттесек болот. Ромбдун төрт бурчунда “экспертиза”, “чыгар-

мачылык”, “ич ара аракет”, “далилдүүлүк” жайгашкан, ичинде метод-

дор, алардын максатына, мүмкүнчүлүгүнө жараша төртөөнүн кайсы-

нысына жакын болсо, ошол жерден орун алат. 

Форсайттын теориясы жана методологиясына келгенде мындай 

жагдай эске алынышы керек. Форсайттын отчету бар, аткаруучулар 

текст түзүшөт. Алар эксперттердин, тиешелүү адистердин жана кы-

зыгдар тараптын ой-пикирин иликтешет. Ушулар форсайттын теория-

сына жетиштүү маалымат, булак боло алабы? “Катышуучунун” көз ка-

рашы башка. Сыртынан баамдаган-байкаган адамдыкы башка. Демек, 

теориячы жана методолог дагы башка жагдайларды, маалымат булак-

тарын эске алышы зарыл [Marjolein B. A. et al. 2010. P.35]. 

Келечекти изилдөөнүн методологиялык маселелерине байланыш-

туу мындай жагдайларга көңүл бургубуз келет. Келечекти изилдөө көп 



163 
 

кырлуу: ар кайсы илимдер (экономика, менеджмент, социология, пси-

хология, экология, педагогика ж.б.) тарабынан, ар кандай деңгээлде 

жана масштабда аткарылышы мүмкүн, корпоративдик жана глобалдык 

мүнөздө болушу, стратегиялык жана тактикалык максатта жүргүзү-

лүшү ыктымал, ар кандай платформада (форсайт, инновация, алдын 

алуу ж.б.) ишке ашышы мүмкүн. Ошого жараша түрлүү методология-

лык маселелер келип чыгат. 

Башка илимдердин арасында философия өзүнүн теориялык жана 

методологиялык кызматын аркалайт. Кеп ким буга канчалык маани бе-

рет – мына ушунда. 

Канадалык илимпоз Р. Состак дүйнөнүн ар бир университетинде 

тарых кафедрасы бар, бирок айрымдарында гана келечек изилдеген ст-

руктура иштейт деп кейийт. Ал “Дүйнөлүк тарыхка маани бериш” 

(2021) эмгегин жарыялаган соң “Келечекке маани бериш” (2022) деген 

эмгегин сунуштады. Айтайын дегеним, өткөндү маанилеп изилдеген 

окумуштуу келечекти да маанилеп изилдеш зарылдыгын айгинелеп, 

мазмундуу ойлорун ортого коюп олтурат. Состактын айткандарына ба-

сым жасап жатканыбыздын дагы бир себеби, ал дисциплина аралык 

изилдөөлөрдүн методологиясы боюнча да белгилүү адис. Ал эми ке-

лечек көп илимдер биргелешип изилдей турган предмет экени талаш-

сыз. Эмгегинин кириш сөзүндө келечекти изилдегендердин атынан 

биз келечекти изилдөөнүн түйүндүү маселелери жаатында макулда-

шууга жетиштик, келечекти изилдөөнүн жолдорун кеңейтип, куралда-

рын байыттык, бирок, кайсы жолдор алгылыктуу жана каалаган келе-

чекке кантип жетсек болот - бул жаатта ойдогудай макулдашууга жете 

элекпиз деп, биздин оюбузча, жагдайды туура баалайт [13, р. 1].  

Жыйынтык иретинде ток этерин айтсак, жаңы доордун талапта-

рына ылайык, элден калбай, көз каранды болбой, жаңылыкты өз учу-

рунда өз кызыкчылыктарыбызга жараша колдонуп, өлкөбүздүн өсү-

шүнө, элибиздин бейпил жана жетиштүү жашашына шарт түзүү мак-

сатында биз да “келечекти изилдөөлөрдү” колго алышыбыз керек. 

 

Адабияттар: 

1. Абдивап кызы У., Зулпуева Д.А., Ибраимова С.М. 1919. Страте-

гическое социально-экономическое управление развитием южных ре-

гионов Кыргызской Республики: целевые программы и форсайт. // 



164 
 

Наука, новые технологии и инновации Кыргызстана, № 11, 2019. 

С.114-119. 

2. Бөкөшов Ж. 2024. Келечекти өздөштүрүү. (Футуросфера. Футу-

рономика. Форсайт). Бишкек. 115 б.   

3. Песков Д. (и др). 2017. Методология rapid foresight. Москва. 98 

с. 

4. Поппер Р. 2012. Мониторинг исследований будущего // Форсайт 

Т. 6. № 2. 2012. С. 56-75. 

5. Рорти Р. 1994. Философия и будущее. Лекция // 

https://gtmarket.ru/library/articles/2673. 

6. Тогусаков О.А. 1984. Философский анализ проблемы предвиде-

ния. Фрунзе. Илим. 124 с. 

7. Тогусаков О.А. 1994. Предвидение как функция науки. Бишкек. 

Илим. 287 с. 

8. Хайдеггер М. 1997. Бытие и время. Москва. 347 с 

9. Хайдеггер М. 2020. К философии (О событии). Москва. 614 с.  

10. Kristóf, T., Erzsébet N. 2023. The Story of Futures Studies: An 

Interdisciplinary Field Rooted in Social Sciences. Social Sciences 12: 192. 

https://doi.org/10.3390/socsci12030192 

11. Kuosa, T. 2016. The evolution of strategic foresight : navigating 

public policy making. London. Routledge. 259 р. 

12. Marjolein B. A. (et al.). 2010. Foresight in action : developing 

policy-oriented scenarios.// DOI: 10.4324/9781849775748 

13. Szostak R. 2022. Making sense of the future. Routledge. 326 р. 

 

                              

  



165 
 

Бекбоев Аскарбек Абдыкадырович 

философия илимдеринин доктору, профессор, 

КР УИА А. Алтымышбаев атындагы 

 философия институту 

Алымкулов Замирбек Аманбекович 

философия илимдеринин доктору, доцент, 

Ж. Баласагын атындагы КУУ  

 

КЫРГЫЗ ФИЛОСОФИЯ ТАРЫХЫН ИЗИЛДӨӨНҮН  

МЕТОДОЛОГИЯЛЫК СЕГМЕНТТЕРИ 

Философия бүгүнкү калыбына чейин кыйла доорлорду басып 

өттү: адегенде “илимдердин илими” аталып, улам мезгил менен мей-

киндиктин айкалышына жараша жаңы форма, мазмунга ээ болду. Ал 

башка кубулуштар, көрүнүштөр сыяктуу эле зили диалектиканын 

жалпы мыйзамдарына баш ийет. Башат алгандан бүгүнкү күнгө че-

йинки анын өнүгүшү “карама-каршылыктын күрөшү жана бирим-

диги”, “сандык өзгөрүүлөрдүн сапаттык өзгөрүүлөргө өтүшү”, “та-

нууну тануу” сыяктуу жалпы мыйзамдардын көрүнүшү. Категориялар 

таанып-билүүнүн инструменттери гана эмес, ал философия тарыхы-

нын урунтуу, түйүндүү учурлары (моменттери). Философия тарыхый-

логикалык процесс: ал дүйнө түзүлүшүнүн өзгөрүп-өнүгүүсүнүн не-

гизин түзгөн жалпы мыйзамдардын нугунда жөнөкөйдөн татаалга ба-

гыт алып, илгерилеп-кечеңдеп келген категориялардын баскычтары.  

Философия тарыхы – философия илиминин теориясы менен ло-

гикасы: анткени, дүйнө түзүлүштү, болмушту, тааным теориясын жана 

ой жүгүртүүнү диалектикалык биримдикте иликтеп үйрөнүүгө мүм-

күнчүлүк берүүчү, алардын түп негизин түзгөн, универсал мыйзамче-

немдер жөнүндөгү философия илими тарыхый жана логикалык про-

цессти жалпылоого негизделген. Ал - тааным процессинин логикасы: 

учурдагы теориялык концепциядан, методологиядан келип чыгып, фи-

лософиянын өтмүшүн иликтейт, келечегин аныктоого пайдубал болгу-

дай жоболорду иштеп чыгууга багытталат. Аларды анализдеп, синтез-

деп, тезис-антитезис-синтез ыкмасы менен соңку илимий теория-

ларды аныктайт: кандай гана концепция болбосун, ал тигил же бул 

нуктагы көз караштын тарыхый өнүгүүнүн жалпыланган көрүнүшү. 



166 
 

Философия тарыхы илиминин милдети – рух менен табияттын, 

ойлом менен болмуштун, реалдуулук менен идеалдуулуктун карым-

катнашын аныктаган мыйзамдарды, түшүнүктөрдү, философиялык 

дүйнө таанымдын эволюциясын жана алардын ойлом процессинде, 

аң-сезимде чагылышын изилдөө. Ошону менен бирге философиянын 

жаралышына түрткү болгон факторлорду; тигил же бул доордогу (ай-

мактагы) дүйнөкараш системаларды, алардын философиянын тары-

хый логикасындагы ордун; ар-кыл концепцияларды (агымдарды, ба-

гыттарды), алардын маңыз-мазмунун, калыптанышын, өнүгүшүн, кү-

рөшүн; философ-инсандардын окууларын, алардын философияга 

кошкон салымдарын же доор, конкрет-тарыхый кырдаал менен түшүн-

дүрүлгөн мүчүлүштөрүн; диалектикалык логиканын (анын жоболору-

нун) калыптанышын ж.б.у.с. проблемаларды иликтейт, жалпылайт. 

Алдын ала белгилей кетүүчү нерсе – философия тарыхы түшүнүгү ме-

нен “тарых философиясы” түшүнүгүн чаташтырбоо абзел: эгер бирин-

чиси философиянын диалектикалык логикасы катары аныкталса, 

экинчиси – коомдук-социалдык, руханий кубулуштарды иликтөө ме-

нен байланышкан. Ырас, бул эки түшүнүктү бири-бирине карама-

каршы кароо же эгиз козудай окшоштуруп коюш ылайыксыз, тескери-

синче, буларга жалпылык, ошол эле учурда айырмачылык да мүнөз-

дүү. 

Философия тарыхы илими байыркы доордо эле пайда болгон, бел-

гилүү философтор Платон, Аристотел ж.б. өздөрүнө чейинки акыл-

мандардын ой-пикирлерин анализдеп, аларды жалпылаштырып, бир 

бүтүн система (окуу) түзүшкөн. Ошондуктан соңку илимий концеп-

циялык системаларда, аларга чейинки окуулардын, түшүнүмдөрдүн 

орду дайын. Бирок, ошентсе да философиянын тарыхына карата коош-

погон кайчы пикирлер арбын, алардын айрымдары аны жөн гана бири-

бирине байланышпаган пикирлердин, концепциялардын жыйындысы 

катары карашса, кай бирлери аны абсолюттук идеянын (рухтун) туун-

дусу катары мүнөздөйт. Гегелдин белгилүү “Философия тарыхы 

боюнча лекцияларынан” [1] кийин бул илимий тармак чыныгы маани-

син алган, тарыхый-философиялык процесс, толгон-токой адашуулар-

дын, жалпылыктардын же бири-биринен алыс турган окуулардын жө-

нөкөй гана механикалык жыйындысы эмес, анын улам илгерилеп 

отурган мыйзамченемдүү кыймыл экендиги далилденди. Философия 



167 
 

конкреттүү-тарыхый мүнөзгө ээ, анын өзгөчөлүгү өз мезгили, өз доору 

менен түшүндүрүлөт. Учур алкагы, объективдүү кырдаал-шарт мезгил 

жана мейкиндиктин айкалышы менен туюндурулган доордун квинтэс-

сенциясы болгон философиянын жетишкендигин, чектелгендигин 

аныктап турат. Адам скелети аны каптап турган терини жарып чыгал-

баган сымал, ойчул да өз доорун аттап кеталбайт. Анткени менен бул 

бүтүмдү өз доорунан озуна ойлонгон философтор болбойт деп түшүн-

бөө керек. Философиялык концепциялардын маңызы, алардын прог-

рессивдүү же регрессивдүү жагдайлары, акыйкатка-чындыкка окшош-

тугу, мезгилден озуп кетиши, алар козгогон проблемалардын түбөлүк-

түүлүгү жана гносеологиялык өзгөчөлүгү белгилүү дихотомиянын 

өңүтүнөн ой менен реалдуулуктун табигый карама-каршылыгынан 

чыгып түшүндүрүлөт. Ойдун күлүктүгү анын өзүнөн-өзү негизделген-

диги, салыштырмалуу өз алдынчалыгы. Ойлогон ойдун түбү барып-

келип, “кысталган” турмушка баш ийиши, эгер ой жүгүртүү же анын 

натыйжасы болмуш, табият, дүйнө түзүлүшүнүн (демек, диалектика-

нын) мыйзамдарына дал келгендиги субъект-объекттилик мамиле-

лерди бир жактуу аңдоого, түшүнүүгө байланышкан.  

Философия – тынымсыз өнүгүп турган жандуу кубулуш, демек, 

анын табиятында өнүгүүнү шарттап турган карама-каршылык бар, ал, 

ой менен предметтин өз ара катнашынан көрүнөт. Мына ушул маселе-

нин тигил же бул көз караштар алкагында чечмелениши философ-

торду түрдүү багыттарга (материализм идеализм ж.б.) бөлүп, ал эми 

алардын ортосундагы тыйылбаган идеялык философиянын улам би-

йиктешине шарт түзгөн. Философиянын багыттарга же мектептерге 

бөлүнүшү бирине-бири тиешеси жок обочолонгон көрүнүш катары 

бааланбайт, тескерисинче, кандай гана багыт болбосун, ал өзүнүн 

атаандашы менен диалектикалык биримдикте жүрөт, алардын орто-

сунда концептуалдык айырмачылыктар менен бирге жалпылыктар да 

жок эмес. Мындай бөлүнүп-жарылуунун негизин рух менен табият-

тын карым-катнашы жөнүндөгү талаш-тартыш түзөт. Философиянын 

жаралышы, өнүгүшү (тарыхы) дал ушул маселе менен түздөн-түз 

шартталган: жаратылыштын байыркы адамдарга белгисиз “жашы-

руун” сыры аларды “адашууга” алып келген, б.а. адам өзүнүн маңы-

зын өзүнөн обочолонтуп, аны өзүнө-өзү карама-каршы койгон. Жара-



168 
 

тылыштагы табигый процесстер адам же анын турмушу менен түспөл-

дөштүрүлүп, жандуу кыймылдагы көрүнүштөр-кубулуштар адамдын 

турпатына салыштырылган, ар бир күтүүсүз, сырдуу окуялардын дал-

даасында аларды болтуруп, ачыкка алып чыгып жаткан, көзгө көрүн-

бөгөн, бирок тирүү жандык кейпиндеги ирреалисттик кейипкерлер 

тургансыган. Натыйжада, алардын аң-сезиминде адам кейпиндеги ар 

кандай периштелер, кудайлар пайда болуп, объективдүү кубулуштар-

дын түпкү себеби өздөрүнүн жеке эркине-демине кыйыштырылган. 

Ушундай жол менен дүйнөгө диний мифологиялык көз караш жарал-

ган. Кийинчирээк, жогорудагы фантастикалык кейипкерлер, элестер, 

образдар, адамдын маңызы, ойломунун ой түшүнүгүнүн, аң-сезими-

нин туундусу экендиги баамдалгандан тартып, философия өзүнүн 

конкреттүү предметин тапкан б.а. философия диний-мифологиялык 

көз караштын алкагында аны жерүүнүн натыйжасында гана пайда бол-

гон. Кыргыз философия илими “Философиянын генезиси” деген баш-

тапкы тарыхый-философиялык проблеманы аттап кете албастыгы 

мыйзамченемдүү көрүнүш. Анткени, элибиздин тарыхында жеткилең 

иштелип чыккан философиялык илимий системалардын мурда бол-

гон-болбогону белгисиз. Ал эми философиянын негизги маселелери-

нин элдик традициялардын айдыңында чечмелениши түбү барып жо-

горудагы философиянын генезиси (жаралышы) маселесине байла-

нышкан жана ал маани-маңызы боюнча ошол проблеманын алкагына 

кирет. Демек, бул проблемага токтоло кетүү парз. 

Философия тарыхы илиминде анын жаралышы (генезиси) жө-

нүндө ар кыл кайчылаш концепциялар (түшүнүмдөр) бар: мифогендүү 

түшүнүм философиянын келип чыгышын миф менен; динийгендүү 

түшүнүм аны диний ишеним менен; ал эми сциентизм (латын сөзүнөн 

билим, илим) болсо, философиянын жаралышын алгачкы табигый 

илимий башталмалар, түшүнүктөр (рудименттер) менен байланышты-

рат. Бул ой-пикирлер тегин жерден пайда болгон эмес; философиянын 

жаралып-торолушунда жогоруда аталган факторлордун тийгизген таа-

сири абдан чоң. Аң-сезимден сырт объективдүү мыйзамдардын ами-

рине жараша адам ишмердиги (практика) ойломдун мазмун-формасы 

өнүгүп-өзгөрүп келген, дүйнөгө жалпы түшүнүктөр жана алардын өз 

ара өтүшмөлүгү аркылуу мамиле жасоодо, б.а. объективдүү дүйнөгө 



169 
 

субъективдүү (логикалык формалар аркылуу) мамиле жасоодо миф-

тин, диндин жана илимий рудименттердин таасири болбой койгон 

эмес. Миф, дин байыркы илимий түшүнүмдөр (рудименттер) акыл-эс-

тин бийиктеп, аң-сезимдин ыкчам өнүгүшүнө, объективдүү кубулуш-

тардын субъективдүү образын түзүүгө зор түрткү берген да, акырында 

философиялык түшүнүк – категориялардын системасы жаралып, ка-

лыптанышына алып келген. Конкреттүү тарыхый кырдаалга жараша 

турмуш койгон талапка ылайык диний-мифологиялык түшүнүмдөр, 

алар ичине камтыган стихиялык мүнөздөгү илимий-мажес туюнтма-

лар акыл-ойдун предметине айланган. Ырас, ошондой концепция-

ларда жогоруда учкай белгиленген жүйөлүү жагдайлар менен катар 

баёо, калпыс жактар да бар. Философиянын жаралышын мында бел-

гиленген факторлордун бирине гана байланыштыра салуу бери бол-

гондо диалектикалык логиканын негизги жоболоруна “объектив-

дүүлүккө”, “көп жактуулукка”, “тарыхтуулукка” түк коошпойт. Фило-

софия, анын жаралышы, жалпылап айтканда тарыхы жандуу диалек-

тикалык процесс, демек, анын пайда болушуна жогоруда көрсөтүлгөн 

факторлордун өтмө катар биримдиги же алардын өз ара тыш дүйнө 

менен карама-каршылыгы түрткү болгон. Бул пикирди философиянын 

табиятында сакталып калган байыркы факторлордун “изи” ырастап 

турат, бирок философия алардан (алардын бүгүнкү күндөгү формала-

рынан) айырмаланып, объективдүү акыйкатка диалектикалык жалпы 

категориялар аркылуу алака жасоону иликтейт. Кыскасы, сөзгө алын-

ган үч фактор, алардын өз ара байланышы философиянын жаралышын 

шарттады-түптөдү, акырындап, жашоо-турмуштун өр тартышына 

ылайык предметтүү ишмердүүлүктүн практикалык жүрүшүндө ал-

гачкы табигый илимдин башталмаларынын (рудименттеринин) өрчү-

шүнүн натыйжасында миф, дин же жалпы эле түшүнүктөр филосо-

фиянын объектисине айланат, б.а. предметтүү дүйнөнү предметтер ар-

кылуу эмес, алардын идеялык чагылышы, категориялар, туюнтмалар 

аркылуу таанып билүүгө шарт түзүлөт. 

Философия тарыхы – тааным теориясын өнүктүрүүнүн жана диа-

лектикалык логиканы (философияны) жугумдуу өздөштүрүүнүн за-

рыл шарты. Экинчиден, ал бүгүнкү күндө бай түшүнүктөрдүн систе-

масына эгедер, анткени анын мазмуну кылымдаган узак тарыхый про-

цесстин – өзгөчө илим тармак философия тарыхынын натыйжасы, 



170 
 

жыйындысы. Философия (онтология, гносеология жана логиканын 

биримдиги) диалектика катары бүтүндөй адамзаттын тааным (илимий 

теориялык) практикасынын жыйындысы. Бирок философиянын та-

рыхы башка илимий тармактарга караганда айрым бир артыкчылыкка 

ээ, анткени ал конкреттүү илимий тармактардын жетишкендигинин же 

жалпы эле адамзат тарыхый тажрыйбасын жалпылап турган логика-

лык (диалектикалык) категориялардын жаралышынын жана өнүгүшү-

нүн көрүнүшү. Демек, философия тарыхы, туташ эмес, тек гана кезек-

тешкен эмпирикалык мүнөздөгү ойлордун тутуму эмес, категориялар-

дын өнүгүшүндө диалектиканы жана тааным-теориясын өздөштү-

рүүнүн жана өркүндөтүүнүн жолу. Эң оболу азыркы диалектикалык 

категориялардын маңыз-мазмуну философиянын өнүгүшү менен кы-

лымдар бою калыптанып “түздөлүп”, “оңдолуп” келгенин аңдабай ту-

руп, өткөнчакка, учурчакка, келерчакка аналитикалык (диалектикалык 

ой жүгүртүү аркылуу) мамиле жасоо мүмкүн эмес. Философиянын та-

рыхын түпнускада өздөштүрбөй туруп, философ болуу же логикалык-

тарыхый материалды диалектикалык аңыздан иштеп чыгуу мүмкүн 

эмес. Философиянын тарыхын өздөштүрбөй туруп, “философтук кы-

луу” ансыз да белгилүү нерселерди кайталоого же тарыхый процесске 

үстүрт мамиле жасоо дегенге жатат. 

Философия тарыхын иликтөөдө анын позитивдүү жагдайларына 

же жетишкендиктерине гана кайрылуу нака илимий иштин логика-

сына сыйбайт. Философия парадокско бай, ал логиклык категория-

ларды илимий аныктоо жайында жетишкендиктер же натуура, калпыс 

пикирлер менен коштолгон кыйла узак тажрыйбага ээ. Андыктан фи-

лософия тарыхындагы алгылыктуу жагдайлар менен бирге алгылык-

сыз, калпыс жактардын изилдениши акыйкат илимий (философиялык-

логикалык) теориянын (диалектиканын) калыптанышын камсыз кы-

лат. Ошондуктан философиянын тарыхы, анын жоболору, категория-

лары, мыйзамдары үчүн байыркы диалектика менен бирге софисти-

каны, Демокрит, Эпикур менен бирге Платондун, Плотиндин, Аль-Фа-

раби, Ибн Сина, Ибн Рушд менен бирге Аль-Газалинин, Спиноза ме-

нен бирге Локкту, Гольбах, Кант, Гегель, Фейербах ж.б. ар кыл пози-

циядагы философтордун концепцияларын анализдеп, жалпылап син-

тездөөнүн натыйжасында гана диалектикалык-материалисттик фило-

софияны түзүү жана өздөштүрүү мүмкүн. Демек, философия табияты 



171 
 

боюнча интернационалдык кубулуш, ал тигил же бул эл, аймак, инсан 

менен байланыштуу эмес, тескерисинче, улам кийинки система мур-

дагы системаларга таянып, жаңы кырдаалга жараша өнүгөт-өзгөрөт, 

карама-каршы маанидеги концепциялар бири-биринен таптакыр ок-

чуңдап кетпестен, бири-бирине өтүп, бири-бирин толуктап турат. Кан-

дайдыр бир орчундуу маселенин эки башка позициядан интерпрета-

цияланышы (түшүндүрмөлөнүшү) алардын өзөгүн түзгөн философия-

нын өнүгүшүнө алып келет. Карама-каршылыктын күрөшү, тогошу 

жана чечилиши же булардын түшүнүктөр дүйнөсүндөгү көрүнүшү: 

кайчылаш (каршылаш) ийкемдүү түшүнүктөрдүн бирине-бири өтүшү 

аркылуу чөйрөнүн адекваттуу (чексиз чындыкка жакындаган) карти-

насы түзүлөт. 

Философия тарыхы илиминин дагы бир маанилүү маселеси – 

кыргыз философиясына түздөн-түз байланышкан философиянын өнү-

гүшүн этаптарга бөлүштүрүү. Философия илимий кубулуш катары ил-

герилеме-кечеңдеме мүнөзүндөгү татаал диалектикалык процессти 

баштан кечирди: бүткөн бир пикирге келбеген, дүңүнөн мүнөздөлгөн 

система сыңары пайда болуп, философия акырындап өз предметине, 

имманенттүү маңызына жеткен. Анын өнүгүшү ички табиятына мү-

нөздүү карама-каршылыктын негизинде жүзөгө ашты. Демек, филосо-

фиянын тарыхы сапаттык айырмачылык-окшоштуктарга ээ, кандай-

дыр тарыхый этаптардан турат, ушуга жараша философия тигил же 

бул кырдаалга байланышкан ар кыл конкреттүү тарыхый формага ээ. 

Ал этаптар “кытай чеби” менен бөлүнүп, обочолонгон “абстракттуу 

катаал” алкак менен чектелген эмес. Тескерисинче, философиянын 

өнүгүшү туура концепцияларга, доорлорго, мезгилдик бүктөмдөргө 

бөлүштүрүү анын логикасын түшүнүп, туура туюнтууга шарт түзөт. 

Бул маселе абстракттуулуктан конкреттүүлүккө өтүү методунун жана 

тарыхый-логикалык жобонун өңүтүнөн жүзөгө ашырылат, ушунун өзү 

философияны этапташтыруу анын түйүндүү, зарыл жагдай-учурла-

рын аңдап билүүгө жана анын табиятын, ички логикасын түшүнүүгө 

шарт түзөт. Философиянын өнүгүш (тарыхый) логикасына таянбай, 

анын калыптанышында кездешүүчү кокустуктарды түшүнүү мүмкүн 

эмес, аны этапташтыруу же болбосо, “жалпылык” менен “жекеликти”, 

“маңыз” менен “кубулушту”, “сапат” менен “санды” чаташтыруунун 



172 
 

негизинде философиянын тарыхын изилдөөдөн сак болуу абзел. Этап-

таштыруунун эки жолу бар – бул маселе кыргыз философия тарыхын 

иликтөө үчүн чоң мааниге ээ. Алар: тигил же бул “белгини” (атрибут) 

эш тутуп, доорго бөлүштүрүүнүн формалдуу (абстракттуу) жолу, 

экинчиси – нерсенин ички табиятына мүнөздүү карама-каршылыктын 

негизинде доорго бөлүштүрүүчү диалектикалык жол. Мындай доорго 

бөлүштүрүүнүн биринчи жолу эмпирикалык деңгээлге мүнөздүү жана 

изилдөөнүн баштапкы учурунда колдонулат. Ырас, бул жолдун дурус-

буруш жактары бар: дурусу мындай жол тигил же бул этаптагы айрым 

бир система жөнүндө толугураак, көбүрөөк кабар берет; бурушу – 

этаптардын ортосундагы логикалык байланышка басым жасалбайт, 

нерсенин өнүгүшү анын негизиндеги карама-каршылыктын өнүгүшү 

(күрөшү, чечмелениши) менен байланыштуу экендигине басым коюл-

байт. Философиянын тарыхын – илимий-концептуалдык аңыздап на-

зар салуу үчүн философиянын өнүгүшүн системалык-бүтүмдүктө 

иликтөө үчүн экинчи жол ылайыктуу. 

Кыргызстандагы философия тарыхынын илими жалпы эле, жого-

руда белгиленген “философиянын генезиси” маселесине байланыш-

кан. Анткени соңку мезгилдерге (50-жылдарга) чейин илимий-концеп-

туалдык, теориялык деңгээлдеги бир бүтүн философиялык билимдер-

дин системасы таралбаган. Ал эми бизге белгилүү элдик традиция-

дагы (демейки аң-сезим деңгээлиндеги) философиялык мүнөздөгү ма-

селелер жалпыга маалым “протофилософияга” тамырлаш. Элибиздин 

эпикалык эс-акыл дүйнөсүндөгү “акылгөй” көрүнүштөр философия 

эмес, “философема” болуп саналат, б.а. тигил же бул ой тутумдарында 

рух менен табияттын карым-катнашын, космостогу (дүйнө түзүлүш-

төгү) адамдын ордун акыл-эс ойломдун формалары аркылуу туюндур-

ган философиялык дүрмөткө ээ пикирлер бар. Мындай икирлерди 

жалпылап, алардын негизин тактоо аркылуу элибиздин дүйнө туюмун, 

дүйнө түшүнүгүн аңдай билүүгө жол ачылат. 

Эми философия тарыхын, анын ичинде кыргыз философиясынын 

татаал динамикасын иликтөөнү жүзөгө ашырыш үчүн зарыл болгон 

айрым метафилософиялык парадигмаларга токтолобуз. 

1. Методология. 

Методология жана анын татаал табияты тууралу салмактуу сөз-ой 

айтуу өтө кооптуу жана жооптуу. Анткени бул-жалпы ой-жүгүртүүнүн 



173 
 

“туу чокусу” же лейтмотиви болуп эсептелген феноменологиялык таа-

ным кубулушу, өзүнүн “универсалдуулугу” менен илимий изилдөө-

лөрдүн пайдубалын түзөт жана ал азыркы илимий тармактардын бү-

түндөй (табигий, коомдук, техникалык) комплекси аркылуу ишке 

ашат. Демек, биз бүгүн талкуулайлы деп жаткан маселени - методоло-

гияны кандайдыр бир илимий тармак же ойчул, окумуштуу инсан ме-

нен байланыштыруу адилеттүүлүккө жатпайт. Мындай бүдөмүк 

учурда, биздин максат-ой жүгүртүүнүн теориясына азыркы мезгил 

бүктөмүнүн өңүтүнөн астейдил акылназар салып көрүү. 

Ири алды менен биз бүгүн сөз кылалы деп жаткан олуттуу масе-

ленин омоктуу жагдайлары жөнүндө сактанып сөз кылардан мурун 

биз мээлеген бутага өбөк-жөлөк боло турган бирин-экин ой бүтүм-

дөргө атайлап басым жасай кетели: 

Биринчиден, адатта тигил же бул түшүнүк эмес ал жөнүндөгү биз-

дин түшүнүк-түшүнүмүбүз “эскирерин”, ошондой эле кандай гана тү-

шүнүк, категория, жобо болбосун ал бири-бири менен кыйма-чийме 

байланышта болгон рух менен табияттын, ойлом менен тарыхтын ши-

рөөсүнөн бүткөн дүйнө түзүлүштү, дүйнөнү чектөө экендигин эстен 

чыгарбоо зарыл. 

Экинчиден, диалектикалык логиканын чыныгы табияты менен аз-

дыр-көптүр тааныштыгы бар идирөктүү инсан “дулөй пикирден” (ка-

тегорическое суждение) алыс болот, анткени, эгерим бүгүнкүбүз эр-

теңкибиз, ал эми эртеңкибиз бүгүнкүбүз менен чектелип турат. Чексиз 

турмушту чектелүү ой-пикирибиз менен ченей албайбыз. 

Yчүнчүдөн, методология же анын чордонун түзгөн диалектика-

лык логика “эскирген” жок ал жөнүндөгү биздин ой-түшүнүгүбүз “эс-

кирди”. Сонку мезгилде модага айлангандай билип-билбей же “көбүк-

төгү баланы байкабай” Марксты, Гегелди танып алардын жандуу 

адамзат тарыхы тастыктаган албуут-кабалтең (сөздүн ой маанисинде) 

Логикасын тануу нака методологиялык бечелдиктин белгиси. 

Төртүнчүдөн, так ушул методологиялык бечелдик жакырдык ча-

бал, илимий эмес иштердин эгиздеп-сегиздеп жаралышын шарттоодо. 

Башкасын айтпаганда да өзүбүз үчүн “илимий” көрүнгөн эмгектери-

биздин обьектиси менен предметин так ажырата албай жүрөбүз. 

Бешинчиден, бурмаланбай туура аныкталган методология илимий 

ой жүгүртүүлөрдүн чабытын чектебейт (мындай пикирлер жок эмес), 



174 
 

тескерисинче чыгармачылык кудуретине дем берет, таңдайы кургап 

карайлап турган ойкердин суусунун кандырат. Ушундан улам Вер-

надский Кантка, Маркс Гегелге, Эйнштейн Спинозага, Гейзенберг 

Платонго, Выготский Декартка, Ульянов, Ильенков Маркска кайрыл-

баса керек. Мындай, аба жетпей тумчугуп турганда “методологиялык 

кислород” же илимий таасир, өтмө катар байланыштын уңгулуу дү-

мүрү бараандуу ой жүгүртүүнүн дүбүртү, ойлом диалектикасы. Де-

мек, методология - илимий таяныч, мындай экендигин бардыгыбыз 

билебиз же туябыз, бирок анын табиятын, эмне экендигин элестете ал-

байбыз. Биздин туюм (инстинкт) деңгээлиндеги абалыбыз табийгый 

тектүүлүк болгону менен, маданий тексиздик жана зили барып илимий 

жалпылоолорго кудуретсиз чабалдыгыбызды аныктап турат. Илимий 

иштерибизде “тезис” болсо да, “антитезис” жана “синтез” жок болуп 

турат. Ал эми “тезисти”, айталы илимий иштин максатын, так анык-

тап, бирок ага жетүүнүн “ийне менен кудук казгандай” жолун (антите-

зис менен синтезди) тандай-баамдай албасак, ал биздин чайыттай күн-

дүздөгү караңгылыгыбыз. 

Алтынчыдан, методологиялык жакырдык биздин илимий чабал-

дыгыбыз же жалкоолугубуз, билимибиздин тайкылыгы менен түшүн-

дүрүлбөйт, анын субъективдүү шекилдеги объективдүү мүнөзү бар. 

Илимий тармактардын ашкере ажырымдап-бөлүнүшү, же диверсифи-

кацияланышы (дифференцияланышып), алардын ортосундагы жалпы-

лыктарды туя-билүүдөн алыстатат. Көптөгөн конкрет илимий ачы-

лыштар эки же андан көп илимий тармактардын кайчылаш- кесили-

шинен, ал эми маданий ренессанстар ар башка маданияттардын кай-

чылаш-кесилишинен, кагылышынан улам жаралат. Ал эми мындай 

кырдаалдын өбөлгөсү-методология, ал бир илимий алкактан экинчи 

илимий алкакка умтулууга шарт түзөт. Бул, методологиянын кудурет-

кубатын гана эмес, анын зарылдыгын жана анын табияты бардык или-

мий тармактарды ошондой эле дүйнө түзүлүштү: табиятты, коомду 

жана ой жүгүртүүнү жендеп турган жалпы мыйзамченемдүүлүктөр 

менен байланыштуу экендигин аныктап турат. 

Жогоруда астейдил айтылган ойлорду жалпылап илимий жактан 

негизделген, канык методология бул бүгүнкү күндүн зарылдыгы жана 

ал илимий кокустуктардан алдын-ала коргоп ар бир илимий иштин те-

зисин, антитезисин жана синтезин камсыз кылып, жалпылык менен 



175 
 

жекеликтердин, бүтүндүк менен бөлүктөрдүн ажырагыс, өтмө катар, 

кайчылаш, кыйма-чийме байланышын аныктоого өбөлгө түзөт. Мето-

дология - бул илимий ийгиликтин ачкычы, тетик акылдын белгиси 

жана илимий ой жүгүртүүнүн кылымдар боюу калыптанган бийик ма-

данияты. Илимий иш, эмгектер алардын авторлорунун акыл парасаты-

нын таразасы жана нарк-насилинин өлчөм-көрсөткүчү. Андыктан ар 

бир илимпоздун же илим менен алпурушам деген инсандын ыйык 

милдети - көрөңгөлүү методологиялык камылга. Демек, эмне кылуу 

керек? Туура ой жүгүртүүгө “үйрөнүү” жана үйрөтүү зарыл. Демек, 

ойлом маданиятын калыптандыруу зарыл. 

Парадигма 2. Ойлом маданияты 

Философия менен психология таасын далилдегендей, акыл-эс-та- 

бияттын даяр белеги эмес, ал адам баласынын социалдык-тарыхый 

өнүгүшүнүн үзүрү, б.а. социалдык-тарыхый “белек”. Ар бир пенде жа-

раткандан тулку-бойго, мээ-түзүлүшкө ээ, булар акыл-эстин, ойлом-

дун табигый булактары, негиздери (органдары). Бирок, алардын мүм-

күндүктөн чындыкка (жөндөмдүүлүккө) айланышы үчүн белгилүү 

бир шарттын болушу зарыл. Адатта, акыл-эс, ойломдун өнүгүшүнө 

ыңгайлуу же ыңгайсыз шарттар бири-бири менен кыйма-чийме байла-

нышта болот, ошондуктан ири алды менен аларды (ал шарттарды) ай-

рымалоо зарыл. Айрым психологиялык жана педагогикалык экспери-

менттер айгинелегендей мүмкүнчүлүк-дарамети бирдей эки индивид-

дин эки башка шартта эки башка жөндөмдүүлүккө ээ болушу ушундай 

жагдай менен түшүндүрүлөт. Демек, ыңгайлуу педагогикалык кыр-

даалды түзүү үчүн зарыл шартты тандоо зарыл. Ушундан улам бардык 

эле учурда бардыгын туубаса тукумкуучулук (ген) менен байланыш-

тыра берүү калпыстык. Негизинен бардык балдар бирдей мүмкүнчү-

лүккө ээ, буга улам кийинки муундар мурда кылымдар бою калыптана 

турган жөндөмдүүлүктөрдү кыска мезгилде, тез “ойноп эле” өздөштү-

рүүсү күбө. Аткени, алар бабалары басып өткөн жолду, алардын жа-

ңылыштык-калпыстыктарын кайталабайт. Гегелден шилтеме: “... то, 

что в более ранние эпохи занимало зрелый дух мужей, низведено до 

познаний, упражнений и даже игр мальчишеского возраста ...” [2, 15-

б.]. 



176 
 

Ушундан улам, ар бир адамдын акыл-эсинин акырындык менен 

калыптанышы кылымдарды камтыган бүтүндөй адамзаттын рухий та-

рыхынын күзгүсү. Курсактагы баланын тогуз айда бир клеткалуу ор-

ганизмден ымыркайга айланышы бүтүндөй органикалык эволюциясы-

нын микромоделин туюндуруп турат. Демек, педагогикалык процесс 

менен биологиялык торолууну туура айкалыштыруу - ойлом мадания-

тын калыптандыруунун түпкү булактарынан. Ошондуктан, татаалдан 

жөнөкөйгө эмес, жөнөкөйдөн татаалга багыт алганда гана тарбия, би-

лим берүүнүн сиңиримдүүлүгү артып пайдубалы бекем болот. 

Мындай учурда түшүнүү, ишенүү, билүү эмес “жаттоо” адаты 

пайда болот. Эмне себептен, кандайча, кантип тигил же бул, тигиндей 

же мындай болду деген суроонун “ички логикасын”, жандырмагын 

билбей туруп, өздөштүрүлгөн түшүнүк-түшүнүм (билим) - мажес би-

лим. Мындай мажестиктен арылуунун жолу – “онтогенездик эписте-

мада” же билимдин предметтик маанисин ачып берүүдө. б.а. тигил же 

бул түшүнүм (билим) кандай жөндөмдүүлүктүн натыйжасында пайда 

болсо, дал ошондой жөндөмдүүлүктү (бейдалил түшүнүм, билимди 

эле эмес) калыптандыруу зарыл. Бейдалил билим алгандар, билгенде-

рин сырт чөйрө менен айкалыштыра албайт, тескерисинче сырт чөй-

рөнү өз билгендеринин жыйындысы иретинде пайдаланат, натыйжада 

мындайлар эгерде мугалим болсо “өзүнө окшогон” окуучуларды же, 

илимпоз болсо “өзүнө окшогон” окутуучуларды тарбиялайт. Алар чы-

ныгы турмушка өздөрүнүн эмес, өзгөлөрдүн “көзү” менен карап калы-

шат. Yстүрт түшүнүк, догма ушундай жол менен пайда болот. Матема-

тиканы билбеген, бирок ал жөнүндөгү адабияттарды, пикирлерди бил-

ген педанттык (Маркс) ушундай жол менен жаралат. 

Натыйжада карама-каршылыктын чыйралып жандандырылышын 

түшүнүп, түшүндүрө албаган “эклектиктер” чыга келет. Мындай “эк-

лектизмдин” маңызы - жооптун суроого эмес, суроонун жоопко ыңгай-

ланыштырылгандыгында, б.а. “даяр” жоопторду (формулаларды, эре-

желерди, мыйзамдарды) билип, бирок алардын жаралышын шарттаган 

суроолорду (проблемаларды, карама-каршылыктарды) түшүнбөгөн 

педанттык. Жооптордун табиятына түшүнбөгөндөр, алардын диалек-

тикасын кантип билип-туят, алар күндүз, чак түштө түз жолдо мүдү-



177 
 

рүлүшөт. Бүгүнкү жооп, эртеңки суроо, буга классикалык жана клас-

сикалык эмес илимдин кайчылашы, Ньютон менен Эйнштейн жана 

Дарвин, Энгельс менен Пригожин күбөө. 

Демек, ойлом маданиятын калыптандырыш үчүн догматика, эк-

лектиканы эмес, диалектиканы өздөштүрүүбүз зарыл. Аалам түзүлү-

шүнүн көп кырдуулугу жана ар түрдүүлүгү, алардын кыйма- чийме өз 

ара байланыштары, карама-каршылыктар дүйнөсү чексиз өнүгүүнү 

шарттайт. Улам илгери умтулуп, билимибиз өрчүп, анын масштабы ке-

ңейген сайын, билгенибизден билбегенибиз көбөйө берет. 

Интеграция жана дезинтеграция, глобализация жана локализация 

үзөнгүлөш, тизгиндеш өзүнүн гана пикирин туура деп, өзгөлөрдүкүн 

тангандык-балалыкка мүнөздүү “эгоцентризмдин” көрүнүшү. Белги-

лей кетүүчү нерсе балалык “эгоцентризмден” арылыш үчүн чодордун 

аракети эмес, курбалдаш тең балдардын талаш-тартышын жараткан 

педагогикалык шартты түзүү абзел. Бала кезинен мындай шартта тар-

бияланып, өзгө пикирди да урматтап же анын да туура жактарын баам-

дай алганда гана сынчыл ой жүгүртүү, ойлом маданиятынын кыймыл-

даткыч күчү пайда болот. 

Сынчыл ой жүгүртүү башкалардын пикирлеринин курмандыгы 

болуудан куткарат. Шектенүү-тааным башаты же талаштан тактык жа-

ралат деген ойчулдардын учкул сөздөрү ушундан улам жаралган. Ай-

тор, экиге экини кошсо канча болот деген суроого “төрт” деп жооп бе-

рип, аны аксиома катары эсептегендерден мыкты математиктер чык-

паса керек (мыкты эсепчилер чыгышы мүмкүн). Эки тамчы сууну кан-

чалык кошсоң да “төрт” пайда болбойт. Ойлом маданиятын калыптан-

дырыш үчүн муну туура түшүнүү абдан олуттуу. 

Диалектикалык логиканын маңызы-табият, коом, ой жүгүр-

түүдөгү өнүгүү ички айырмачылыктан тамырланып андан соң ички ка-

рама- каршылык катары курчуп күрөш аркылуу чечилүүчү кубулуш. 

“Карама-каршылык-чындыктын критерийи, ал эми карама-каршылык-

тын жоктугу-адашуунун жаңылануу критерийи” [3, 265-б.] деген Ге-

гелдин парадоксу диалектикалык логиканын башаты. Ал эми бул ба-

шаттын тамыры-байыркы Зенондун «көрүп, угуп турганыңа ишенбе, 

аны иликте (изилде) деген насаатында. 

Парадигма 3. Абстрактуулук жана конкреттүүлүк 



178 
 

Бул категориялар-табият, коом, ой үчилтигине бирдей тиешелүү 

универсалдуу түшүнүктөр жана алар аталган үчилтиктин өнүгүүсүнүн 

жалпы формаларын туюндурат. Абстрактуулуктан конкреттүүлүккө 

өрүштөө (восхождение от абстрактного к конкретному) методу чын-

дыкты теориялык жактын чагылдыруунун ишенимдүү ойлом жолу 

(Маркс). Алар жалпылык менен жекеликтин, бүтүндүк менен бөлүк-

төрдүн өз ара алакасын туура аңдоого мүмкүнчүлүк түзүп, натуура же 

эмпирикалык көз караштардан арылууга көмөктөшөт. 

Конкреттүүлүк кандайдыр нерсе же кубулуш эмес, көп кыр-

дуулуктун биримдиги, ал өзүнүн этимологиясынан улам (сращенное-

бириккен) бириккен нерсе-кубулуштун, же бүтүндөй системанын, 

ошондой эле же түшүнүк-түшүнүмдүн мүнөздөмөсү катары пайдала-

ныла берет. 

Абстрактуулук обочолонгон акыл эстин формасы эмес, ал конк-

реттүүлүктүн салыштырмалуу өз алдынчалыкка ээ бир жактуу, толук 

эмес көрүнүшү (моменти). Анын салыштырмалуу өз алдынчалыгын 

абсолютташтыруудан же өз ара биримдиктеги көп кырдуу, көп жактуу 

конкреттүүлүктүн «кырларын», “жактарын” өз алдынча, бири-бирине 

көз карандысыз кубулушка айландыруудан эмпирикалык тар көз ка-

раштар жаралат. 

Теориялык чабалдык же эмпирикалык чектелүү ойлом менен чын- 

дыктын «дал» келишин ойдун чындыкка карата же чындыктын ойго 

карата өзгөчөлүгүн эмес, тескерисинче бул карама-каршылыктын өз 

ара биримдиктеги төп келишин (тождество) туюндурат. Алар ойдун 

нерсеге же “теориялыктын” “эмпирикалыкка” карата мамилесин эмес, 

тескерисинче, биримдиктин ажырымдалышын, бүтүндүктүн бөлүк-

төргө бөлүнүшүн же жалпылык менен айырмалыктын биримдигин 

туюндурат. 

Эгерде методология жалпылык (конкреттүүлүк) болсо, метод 

анын бир “жагы”, “кыры” (абстрактуулук). Бүтүндүк (целое) бөлүк-

төргө (части целого) эмес, тескерисинче, бөлүктөр бүтүндүккө баш 

ийип турат. Бул жобону түшүнүп-түшүнбөй бузуу бөлүктөрдү абсо-

лютташтырууга, мистификациялоого алып келет жана диалектикалык 

логикага түк коошпойт. Ошентип, методду методология менен алмаш-

тыруу философияны синергетика менен алмаштыруу сыяктуу кеп. Ме-

тоддун методологиядан окчундашы (отчуждение) жалгыз дарактын 



179 
 

далдаасындагы калың токойду көрбөгөнгө тете. Методологиялык со-

курлук же илимий тайкылыктын фактору. Бирок, ушул эле убакта ме-

тодология методду алмаштыра албайт, анткени ал салыштырмалуу өз 

алдынчалуулукка ээ. 

Абстрактуулуктан конкреттүүлүккө өрүштөө аркылуу методоло-

гиянын эле эмес методдордун (мисалы: анализ - синтез, индукция - де-

дукция ж.б.) да диалектикалык табияты таасындалат. Жекеликтин дал-

даасында (имплицитно-скрытно-жашыруун) жалпылык, бөлүктөрдүн 

далдаасына бүтүндүк, анализдин далдаасында синтез, индукциянын 

далдаасында дедукция, методдун далдаасында методология бар. Ошол 

эле учурда экинчиси (жалпылык, бүтүндүк, методология) биринчиси 

(жекелик, бөлүк, метод) аркылуу (эксплицитно) такталат, туюндурулат 

жүзөгө ашат. 

Абстрактуулуктан конкреттүүлүккө өрүштөө тиги же бул пред-

метти таанып-билүү үчүн ойдон чыгарылган ыңгай эмес, ал түшүнүк-

төр, түшүнктөрдүн аракети, “кыймылы” аркылуу тигил же бул нерсе-

нин (объектинин) объективдүү өнүгүүсүн туюндуруу болуп эсептелет. 

Ушундан улам ал методологиялык мүнөзгө ээ жана баардык илимий 

тармактарга тиешелүү. 

Парадигма 4. Логикалык жана тарыхыйлык 

Логикалыктын тарыхыйлыкка карата мамилеси же классик ойчул-

дар белгилегендей “илимий өнүгүштүн” “чыныгы” өнүгүшкө карата 

мамилеси жогоруда азыноолак аныкталган абстрактуулуктан конкрет-

түүлүккө өрүштөө ыкмасы менен түздөн-түз байланыштуу. Анткени, 

бул ыкма аркылуу “чындыктын” логикалык жактан чагылдырылышы 

анын негизин түзгөн тарыхый процессти (нерсе, кубулуштун жаралы-

шын, калыптанышын, өнүгүшүн ошондой эле жок болушун) туюнду-

рат. 

Логикалык процесс менен тарыхый процесстин дал келиши диа-

лектикалык өңүттөн гана туура аңдалат жана ал карама-каршылыктын 

биримдигинин жана айрымачылыгынын тогошу (тождество) аркылуу 

түшүндүрүлөт. Бул ыңгайды туура түшүнбөй туруп абстрактуулуктан 

конкреттүүлүккө өрүштөө ыкмасын ыгына жараша колдоно билүү 

мүмкүн эмес Логикалык процесс менен тарыхый процесстин дал ке-

лиши механикалык дал келүүчү мүнөзге ээ эмес, ар биринин өзгөчү-



180 
 

лүгү бар жана ушундан улам алардын өз ара байланышы диалектика-

лык табиятка ээ. Тарыхыйлык же тарыхый процесс тигил же бул нерсе, 

кубулуш, объектинин “чыныгы” тарыхы эмес, алардын концептуал-

дык тарыхы. 

Ой-түшүнүктүн тарыхын чыныгы тарых менен салыштырбай ту-

руп иликтөө мүмкүн эмес, ошондой эле, чыныгы тарыхты ал жөнүн-

дөгү түшүнүктөрду аңтарбай туруп түшүнүү мүмкүн эмес. Соңку тео-

рия ага чейинки концепцияны сынчыл эс-акылдын элегинен өткөрбөй, 

аңдабай туруп пайда боло албайт. Фактыларды теориялык жактан ана-

лиздөө жана ойлом (ой, түшүнүк, категория) тарыхын сынчыл өңүттөн 

аңдай билүү абстрактуулуктан конкреттүүлүккө өрүштөө ыкмасы ар-

кылуу иликтөөгө алынган бир эле объектинин логикалык жактан 

туюндурулушунун ажырагыс биримдиктеги эки жагы. 

Тарыхый ыкманы эш тутканда тигил же бул көрүнүш, кубулуш өзү 

пайда болгон тарыхый кырдаалдын өңүтүнөн аңдалат (историзм ык-

масы) ал эми логикалык ыкма ошол эле көрүнүшкө, кубулушка ки-

йинки тарыхый стадиянын өңүтүнөн назар салат. Ушул жерден учкай 

белгилей кетүүчү нерсе «историзм» ыкмасы тигил же бул нерсе- кубу-

лушту кандайдыр тарыхый алкак менен чектөө эмес, тескерисинче 

аны кийинки логикалык туюнтмалар менен салыштырып кароодо. 

Башкача айтканда, «историзм» ыкмасы тарыхый эле эмес “логикалык” 

жагдайга ээ. Логикалык жагдайдын артыкчылыгы (сонку логикалык, 

илимий туюнтмалардын артыкчылыгы) нерсени мурда бай калбаган 

жактарын ачып берүүгө мүмкүнчүлүк түзөт. 

Логикалык ыкма азыркы, соңку учурду аңдоо жолу болсо, тары-

хый ыкма кечээкини теориялык жактан түшүндүрүү болуп эсептелет. 

Бирок бүгүнкү менен кечээки бир-бүтүндүктүн өнүгүү процессиндеги 

эки башка стадиясы экендигин эстен чыгарбоо зарыл. Эски же мур-

дакы теориянын (концепциянын) рационалдуу уңгусу кийинки, соңку 

теориянын (концепциянын) маани-мазмунуна, анын абстрактуу жаг-

дайы катары, толук жуурулушуп кетет. Бул кырдаалдан “логикалык-

тын” “тарыхыйлуулукка” карата мамилесинин эки жагдайын көрүүгө 

болот: биринчиси, объекти (нерсеге, кубулушка) караганда ал жө-

нүндө түшүнүм, түшүнүк алда канча тез өнүгөт-мындай абал көбүнчө 

так табигый илимдерге мүнөздүү; экинчиси, тескерисинче объект (ку-



181 
 

булуш) тез өнүгөт да логика (илим) объектинин (кубулуштун) эволю-

циясын чагылдырат-мындай абал адатта коомдук илимдер үчүн мү-

нөздүү. 

“Логикалык” менен “тарыхыйлык” же логикалык процесс менен 

тарыхый процесстин абстрактуулуктан конкреттүүлүккө тогошу (төп, 

дал келиши) даяр, өзүнөн-өзү боло калчу нерсе эмес, ал узак түйшүк-

түү теориялык изилдөөлөрдүн натыйжасы. Логикалык өнүгүүнүн не-

гизи болгон улам ерчуген сайын логикалык конкреттуу кубулушка ай-

ланган тарыхый өнүгүш өзүнөн-өзү даяр констркуция эмес, ал татаал 

ойлом процессинин түйшүктүү үзүрү, натыйжасы. Тигил же бул пред-

метти тарыхый өңүттөн аңдоо ал предмет жөнүндөгү жалпы түшүнүк-

төрдүн болушун талап кылат, болбосо тигил же бул факт ошол пред-

метке тиешелүү экендигин белгилөө мүмкүн эмес. Жалпы конкреттүү 

түшүнүктүн (методологиянын) мажес, калпыс болушу предметтин та-

рыхый генезисин иликтөөгө мүмкүнчүлүк бербейт. 

Мындай учурда “киришүү постулаты”, баштапкы илимий бүтүм 

(старт) антитарыхыйлык мүнөзгө ээ болот. 

Логикалыктын конкреттүүлүккө карата мамилеси-тигил же бул 

маселени конкреттүү-тарыхый түшүнүүнүн ажатын ачып берет. Де-

мек, эмпирикалык материалды адекваттуу аңдоо учун аны так, даана 

тарыхый кубулуш катары кароо абзел. Бул үчүн анын тарыхый-гене-

тикалык жагдайын, эволюциясын антарып чыгуу анчалык зарыл эмес, 

ал тургай айрым учурда аны бүгүнку күндүн логикалык бийиктигинен 

түшүндүрүү да мүмкүн эмес. Мисалы, элементардык физикада А ^ Б 

бөлүкчөсүнө айланат, ал эми ал-Б элементардык бөлүкчөсү В жана А 

бөлүкчөлөрүнө айланат. 

Мындай кырдаалда кайсы бөлүкө генетикалык булак экендигин 

аныктоо кыйын, мүмкүн эмес. Логикалык жалпы конкреттүү тыянак 

(түшүнүк) нерсенин адекваттуу эволюциясын аныктоого мүмкүндүк 

берет.  

Мындай бүтүмдүн түшүнүк-түшүнүмдүн онтологиялык негизи-

азыркы болумушта (нерседе, кубулушта) өтүмүштүн (учур чакта өт-

көн чактын) өзгөртүлгөн (мүмкүн өтө кичирейтилген) түрү сакталып 

калат жана бул болжолдуу логикалык конструкция тарыхый реконст-

рукциянын булагы болуп эсептелет. 



182 
 

Тарых, логикалык, диалектикалык өңүттөн алып караганда, бир 

эле пайдубалга ирети менен бир нече кабатты куруу эмес, ал бир ка-

баттын (бүтүндүктүн) бузулуп, экинчи “кабатка” (бүтүндүккө) айла-

нышы, оңдолуп, түзөлүп, бирок ошол материалдар аркылуу айла-

нышы 

Өнүгүүнүн улам кийинки стадиясы анын өзүнө чейинки формала-

рын камтып турат. Тарыхый процесстеги оболку өбөлгө, уңгулуу урук, 

логикалык процессте түйшүктүү таанымдын үзүрү, натыйжасы. Де-

мек, логикалык процесс тарыхый процессттин ажатын ачат, ошол эле 

мезгилде анын (логикалык процессттин) негизин тарыхый өнүгүш тү-

зөт. Өбөлгөнүн (себептин) үзүргө (натыйжага) айланышы ой тааным-

дын “тарыхый” кызматы. 

Логика менен тарых (логикалык менен тарыхыйлык же логикалык 

процесс менен тарыхый процесс) дал келет, төп келет, тогошот, ант-

кени биринчиси (логика) экинчисин (тарых) чагылдырат. Бирок өйдө-

дөгү, жогорку өнүккөн логикалык форма төмөнкү логикалык форма-

нын чектелген абстрактуулугун ачып бере албайт, аны тарыхый про-

цесс гана аныктайт. Анткени логика үчүн өнүккөн форма баштапкы 

“постулат” болуп эсептелет. Натыйжада, мистикалык сымал кырдаал 

түзүлөт: теорияда баласы атасын, рух реалдуулукту (материяны) жа-

ратат. “Логика” жогортон төмөнгө, татаалдан жөнөкөйгө, ал эми тарых 

төмөндөн жогоруга, жөнөкөйдөн татаалга багытталат. Бирок, алар бир 

эле убакта бири биринен окчундаган жана бири бири менен тыгыз бай-

ланышкан процесс. Бул процесстер-диалектикалык окчундоонун (от-

чуждение) көрүнүшү. Логикалык процесс менен тарыхый процесстин 

айрымачылыгы, б.а. алардын бири биринен диалектикалык окчун-

доосу “логика” менен “тарыхтын” дал келишин же логика бул туура, 

адекваттуу аңдалган тарых экендигин тана албайт. Логиканы объек-

тивдүү реалдуулук катары, ал эми тарыхты диалектикалык кубулуш 

катары түшүнүү зарыл. 

Тыянак: демек, нукура илимий изилдөө көп кырдуулуктун бирим-

диги болгон конкреттлүктөн анын бир кырын түзгөн абстрактуулукка 

багытталып (логикалык процесс), тигил же бул нерсе, кубулуштун эво-

люциясын, анын кандайча жаралып, кандай этаптарды басып өтүп 

өнүккөнүн жана анын азыркы карама-каршылыктуу табиятын ачып 

берүүсү зарыл (тарыхый процесс). Мындай критерийге жооп бербеген 



183 
 

илимий иш илимий жалпылоолордон куржалак калат, ал доксография-

лык мүнөздөгү тарыхый колейдоскопко айланат. 

Методологиялык мүнөздөгү жоболорду: абстрактуулук менен 

конкреттүүлүктү, логикалык менен тарыхыйлыкты, алардын кыймыл-

даткыч күчү болгон ички каршылыктарын же жалпы эле диалектика-

лык логиканы өздөштүрой туруп чыныгы илимпоз, теоретик болуш 

кыйын. Азыркы учур жекеликтен жалпылыкты көрө билген же жал-

пылыктан жекеликти беле билген мыкты методология менен курал-

данган ойчулдарга чаңкап турат. 

Адамзат тарыхынын туундусу болгон “түбөлүк” чындык биз би-

лип-билбей, түшүнүп-түшүнбөй тана бергенден жок болуп кетпейт. 

Парадигма 5. Синергетика. 

Кийинки кездерде адамзат акыл-эсинин жетик символу катары 

жаралган, салыштырмалуу жаңы универсалдуу илимий багыт - синер-

гетиканын өнүгүшүнө конкреттүү табигый так (математика, физика, 

химия, биология ж.б.) жана гуманитардык (философия, экономика, 

психология ж. б.) илимий тармактардын тааным жаатындагы ийгилик-

тери түрткү болуп, анын өзүнүн терминин колдонгондо “дүүлүгүү ре-

зонансын” жаратты. Азыр синергетика өз мезгилиндеги Коперник, 

Ньютон, Дарвин, Эйнштейн, Вернадскийге тиешелүү теориялар сыяк-

туу масштабдуу концептуалдык мүнөзгө ээ. 

Синергетика, кокустуктун структура түзүүчү кудуретине басым 

жасайт, механикалык дүйнө түзүлүш картинасына коошпой кокус-

тукка негизденет. Ал кандайдыр тең салмактуулукка, стабилдүүлүккө 

ээ болуп, белгилүү деңгээлде уюмдашкан объектилер кокустуктардын 

мерчемдүү аракеттеринин натыйжасы; нерсенин өзгөрүшү, башка 

жаңы сапатка өтүшү кайткыс (необратимый) мүнөздөгү кокустуктун 

үзүрү. Кокустук синергетика үчүн белгилүү бир кырдаалда өздүк уюм-

дашууну (самоорганизация) камсыз кыла турган негизги, өзөктүү тү-

шүнүк. Абстракциялардын жалпы тутумун түзгөн конкреттүү табигый 

феномен ал өзү пайда болгонго чейинки татаал системадагы кокустук-

тардын кагылышынан улам түзүлгөн өздүк уюмдашуунун натыйжасы. 

Тең салмактуулук, стабилдүүлүк алыстап, өзү уюмдаша баштаган сис-

темалар “термелүүдөн улам тартиптешип” (упорядоченность через ко-

лебание), И. Пригожиндин термини менен айтканда диссипативдик 

(өздүк уюмдашкан) курамды түзөт. Көпчүлүк учурда чектен чыкпаган 



184 
 

кокустуктар айрым бир учурда стабилдешип, жаңы типтеги мамиле-

байланыштарды жаратып, ошол өзгөрүүгө туш болгон системада дис-

сипативдик структуранын бар экендигин далилдейт. Концептуалдык 

мазмуну боюнча “синергетика” жана “диссипативдик структура” тү-

шүнүктөрү бири-биринен айырмаланбайт. Айталы, “диссипативдик 

структура теориясын” иштеп чыккан бельгиялык окумуштуу И. При-

гожин жалпы эле өздүк уюмдашуу концепциясын, дүйнө караштык 

(методологиялык) негиздерин конкреттүү илимий фактылар менен 

ачып берет [4]. Ушундан улам, “диссипативдик структура” түшүнүгүн 

“синергетика” түшүнүгүнүн башкача аталышы (синоними) деп койсок 

болот. 

Синергетиканы жаңы концептуалдык парадигма катары кыскача 

үч түшүнүк: “сызыксыздык” (нелинейность), “өздүк уюмдашуу” (са-

моорганизация) жана “ачык системалар” аркылуу мүнөздөөгө болот. 

Ал ачык сызыксыз системалардагы кокустуктардын табияты аркылуу 

жаңы сапаттык алкактын түзүлүшүн ынанымдуу далилдеп, филосо-

фиялык мүнөздөгү методологиялык парадигманын жаралышына 

өбөлгө болду. Анткени, дисциплиналар аралык проблеманы татаал 

системалардагы өздүк уюмдашуу процесстерин изилдөө менен синер-

гетика кокустук менен зарылдыктын өтмө катар байланышы, ажыра-

гыс биримдиги аркылуу диалектиканы объективдүү табигый өнү-

гүүнүн, таанымдын логикасы катары толуктап, болмуштун универсал-

дуу, жалпы, мыйзамченемдүү жобосун дааналап таасындайт. Синерге-

тиканын негизги принциптери методологиялык мүнөздө, себеби ал ко-

кустукту зарылдык катары таанып, стабилдешкен кокустук же “дүүлү-

гүү резонансындагы” кокустук жаңы типтеги зарыл байланыш-мами-

лелерди түптөп, андан соң өзү объективдүү зарылдыктын имманент-

түү моментине айланарын айгинелейт. Бирок, ошону менен бирге, си-

нергетика философияны алмаштырбайт, анын айрым жоболорун так-

тап-кошумчалайт, 

Тең салмактуулукту, стабилдүүлүктү камсыз кылган башкаруу 

системасы анын негизги нуктан чыгып кетүүсүнө жол бербейт, ар кан-

дай кокустуктарды кучөтпөй жөнгө салып коет. Бул кибернетикадагы 

терс кайтарым байланыш, ал эми синергетикада, тескерисинче, “оң 

кайтарым байланыш” принцибине басым жасалат: тең салмаксыз сис-



185 
 

темаларда кокустуктун таасири күчөйт, натыйжада эски структура бу-

зулуп, анын ордуна жаңысы пайда болот. Синергетиканын бул прин-

циби (“оң кайтарым байланыш”) объективдүү кубулуш-көрүнүштөр-

дүн генезисин, калыптанышын адекваттуу түшүндүрүүдө зор концеп-

туалдык мааниге ээ, анткени ал кескин диаметралдуу көз караштын 

калыптанышына алып келди: эми күтүүсүз келген кокустуктарды бол-

турбай коюуга эмес, алардын алдын алууга, аларды пайдалана билүүгө 

аракеттенүү керек экендиги дайын болду. Кокустук маңыз менен бай-

ланышкан, ички имманенттүү себептер менен шартталган кубулуш-

синергетиканын, оң кайтарым принцибинин негизги лейтмотиви дал 

ушундай. 

Синергетика салыштырмалуу соңку илимий багыт катары “атт-

ракторлор”, “бифуркация”, “фракталдар” өңдүү термин-түшүнүктө-

рүнө ээ. Сызыксыз, тең салмаксыз системанын багыттуулугун, максат-

туулугун же кандайдыр максатка умтулушун жана анын натыйжасын 

(өздүк уюмдашуунун негизинде түзүлгөн объектини) туюндурган тү-

шүнүк – “аттрактор”; альтернативалуу, кайчылаш процесстердин бири 

кайткыс (необратимый) абалга айланаар (жүзөгө ашаар) алдындагы 

алардын ажырашуусу, бөлүнүүсү, бутактануусу башат алган момент, 

чекит-бифуркация; ал эми пигмент долбоордун фрагмент долбоорго 

дал келиши же кичирээк объектилердин структурасы менен андан чоң 

объектилердин структурасынын дал келиши, элементтердеги бүтүн-

дүктүн мазмуну, касиеттери-фракталдары фракталдык объектилер деп 

аталат. Бул аталган түшүнүктөр өздүк уюмдашууну ар кандай гносео-

логиялык ракурстан мүнөздөп турат: синергетикалык кубулуш та-

бияты боюнча кандайдыр максатка умтулат (аттрактор); хаостон, ба-

шаламандыктан башат алат (бифуркация) жана маңыздуу себептер ме-

нен шартталган белгилүү бир ынгайда тартиптешет (фракталдар). 

Башаламандык, тартипсиздик, кокустуктар-синергетиканын не-

гизги жобосуна ылайык, жаңы жаралыштын, өнүгүүнүн булагы. Ар 

кандай объективдүү процесстер кептеген кокустуктар менен коштолот, 

бирок алар ар дайым эле байкала бербейт; объектинин сапаттык маңы-

зына көпчүлүк учурда басымдуу таасир бере албайт. Көп кокустуктар-

дын бири белгилүү бир учурда, шартта “суурулуп” чыгып, кескин са-

паттык өзгөрүштү жаратат. Синергетика мындай кокустуктар кан-



186 
 

дайча, кантип микрообъектиден макрообъектиге көтөрүлөөрүн, кан-

дай шарт-чөйрөдө алар жаңы мейкин-мезгилдик макроструктураны 

жаратарын иликтейт. Уюмдашпаган, башаламан кыймылдагы молеку-

лалардын кандайча уюмдашуусун туюндуруу үчүн И. Пригожин 

“флуктуация аркылуу тартиптешүү” жобосун сунуш кылат, диссипа-

тивдик (энергиянын тартиптешкен, уюмдашкан абалдан башаламан-

дыкка айланышы) структуранын (энергиянын төмөнүрөөк баскычтагы 

азыраак уюмдашкан формага айланышы) же башаламан процесстин 

локалдашуусун, тартипсиздик өкүм сүргөн диссипативдүү чөйрөдө 

уюмдашкан структуранын пайда болуусун аталган жобо менен түшүн-

дүрөт. Диссипация же башаламандык (кокустуктар) ашык нерселерди 

жок кылып, структура түзүүчү элементтерди калтырат, натыйжада бир 

караганда кыйратып-бузуучу, жок кылуучу фактор сымал көрүнгөн ко-

кустуктар (флуктуация) илгери- леген жаңы түзүлүштүн түп булагы 

экендиги айгинеленет. Демек, башаламан кыймылдагы кокустуктар 

табияты боюнча зарылдык, алар имманенттүү себептик мамилелердин 

негизинде сызыксыз, ачык системада регулярдуу структуралардын тү-

зүлүшүн шарттайт. 

Кокустук жөн жерден күтүүсүз пайда болгон сырдуу же негизсиз 

нерсе эмес, ал- ички маңыз аркылуу шартталган, керек учурда жаңы 

зарылдыкты жаратуучу кубулуш. Бирок анын реалдуу күчкө айла-

нышы үчүн зарыл шарт-туруксуздук катары мүнөздөлгөн тигил же бул 

системанын абалы талап кылынат. Нерсенин туруксуз абалы кокустук-

тун таасирин арбытат, туруксуздук-конструктивдүү мааниге ээ кокус-

туктардын очогу, кийинкилер (кокустуктар) нерседеги туруксуз 

абалды ого бетер курчутуп кандайдыр сапаттык өзгөрүшкө алып келет. 

Демек, кокустук-чөйрө бири-бири менен өтмө катар диалектикалык 

байланышта: кокустуктун таасири чөйрөнүн даярдыгына, адекват-

туулугуна (туруксуздугуна) байланыштуу, бифуркацияга (ажыра-

шууга, бөлүнүүгө, бутактанууга) канчалык жакындаган сайын кокус-

туктардын таасирдүүлүгү кучөйт. Синергетиканын реконструкция-

сында кокустук-бул зарылдык, анткени ал ички имманенттүү мый-

замченемдер менен шартталган, ошондуктан ал зарылдыктын көрү-

нүшү (кокустук катары), ал мурдагы бүтүндүктүн алкагына сыйбайт, 

буга чейинки себеп-натыйжалык мамиленин биримдигин бузат; себеп 



187 
 

менен таасирдин (аракеттин) пропорционалдуу эмес экендигин көрсө-

төт. 

Белгилей кетүүчү нерсе, синергетиканы абсолютташтыруудан же 

философияга карама-каршы коюудан сак болуу абзел, ырас, синерге-

тика илимий-методологиялык мааниге ээ (бул тууралуу жогоруда ай-

тылды), бирок, ал философияны алмаштырбайт, тескерисинче, анын 

принципиалдуу жоболорун бекемдейт, айрым салыштырмалуу дефи-

ницияларды тактайт, айрым чийки концепцияларды (философияны 

эмес) төгүндөйт. 

Жалпысынан, синергетика табиятта кокустук, кайткыс (необрати-

мый) процесстер орчундуу орунду ээлерин далилдеп, материя жөнүн-

дөгү түшүнүктү кеңейтүү менен микрообъектилер өзүнөн-өзү уюмда-

шып, структура түзүү кудуретине эгедер экендигин тастытайт; боло-

чоктун ар дайым түбөлүк, так-өзгөрбөс регламенттелиши мүмкүн 

эмес экендигин; өздүк уюмдашуунун негизги принципте- рин өздөш-

түрүү адамзат менен табияттын жаңыча диалогун түзүүгө көмөктө-

шөөрүн далилдейт. Синергетиканы түшүнүүдө эки жөнсүз пикирден 

сак болуу зарыл: биринчиден, аны абсолютташтыруудан, экинчиден, 

аны баалабай коюудан; зарылдыкты толук бойдон кокустукташты-

руудан же кокустукту зарылдыкка таптакыр карама-каршы коюудан; 

бир кезде кокустукту танып койгондой, за¬рылдыкты концептуалдык 

жок нерсеге айландыруудан алыс болуу логико-гносеологиялык акый-

каттуулуктун талабы. 

Ошентип, бул салыштырмалуу жаңы багыт стандарттуу эмес ма-

милеге негизденип, таасир берүүчү объектинин өнөктөшү катары баш-

карууну, кокустукту конструктивдуу фактор катары баалап, анын за-

рылдыгын адекваттуу аңдоону талап кылат. Синергетика И. Канттын 

философиянын алкагында койгон: 1. Мен эмнени биле алам? (Что я 

могу знать?); 2. Мен эмне кылышым керек? (Что я должен делать?); 

Мен эмнеге үмүттөнө алам? (На что я смею надеяться?); 4. Адам деген 

эмне? (Что такое человек?) суроолорунун бүгүнкү актуалдуулугун 

баса белгилейт, адам менен жаратылыштын ортосундагы диалогду 

аныктайт. [5]. 

Парадигма 6.Суроо-жооп 

Тигил же бул проблеманын чечмелениши, анын суроо түрүндө 

коюлушунан (туюндурулушунан) башат алат. Эгерде суроо-божомол, 



188 
 

боолголоо болсо, ага болгон жооп детерминация болуп эсептелет. Бул 

берилген же коюлган суроого болгон жооп-суроо тараптан шартталып, 

детерминацияланып турат дегендик. Демек, ар бир предметти же объ-

ектини акыл-эс элегинен өткөрүп, интеллектуалдык чечмелөө алдын-

ала коюлган суроонун табияты менен аныкталып, андан соң ага берил-

ген жооп аркылуу чегине жеткириле иштелип чыгат. Ошентип, өз мез-

гилинде ылайыгы менен коюлган түйүндүү суроо илимдин өнүгүшүнө 

кошулган салмактуу салым болуп саналат. Белгилүү деңгээлде, эгерде 

туура коюлган уңгулуу суроолор кандайдыр окуунун (системанын, 

концепциянын) структурасын түзсө, ал эми аларга болгон жооп ал 

окуунун ырааттуу системасын шарттайт. Ушундан улам теория үчүн 

суроо-жооптун объективдүү логикасы, жандуу диалектикасы өзгөчө 

мааниге ээ. 

Суроо-жооптун ички логикасы бир кылка эмес ар түрдүү, антпесе 

бардык болбосо, көпчүлүк окуулар бири-бирин толук кайталап окшош 

болуп калмак. Жооптун инварианттуулугу же туура жооптун конкрет-

түү-тарыхый доор үчүн мүмкүн эместиги далилсиз интеллектуалдык 

жоболорго жол берилет. Алар ойчулдар тарабынан далилденбесе да, 

акыйкат катары кабыл алынып, аларга “методологиялык таяныч”, кан-

дайдыр аксиома иретинде кызмат өтөйт. Мындай ыкма гносеология-

лык жактан чексиз себеп-натыйжалык мамилелерге логи калык чекит 

коюу менен түшүндүрүлөт. 

Философия тарыхын буга чейинки бизге белгилүү суроо-жооп па-

радигмасына карата болжол менен үчкө бөлүүгө болот: “дүйнөнүн 

субстраты эмнеде?” (тезис); “дүйнөнү ким (эмне) жараткан?” (антите-

зис); “субстрат менен субстанция кантип тогошот?” (синтез). Белги-

ленген үчилтик үчүн, “эң биринчи, алгачкы себеп бар” деген ой жалпы 

кабыл алынган интеллектуалдык жобо болуп эсептелет. Бирок алар-

дын ар биринин өздөрүнө тиешелүү горизонту бар. 

Байыркы чыгыштан (Кытай, Индия, Египет, Вавилония) башат ал-

ган грек-рим (антик) философиясынын жаралышы мифий горизонт-

тун алкагынан чыгып, табигый кубулуштарга себеп-натыйжалык жо-

бонун негизинде мамиле жасоо менен байланыштуу. Философиянын 

өзү да мифий жана диний көз караштардан азыктанып алардын алка-

гынан “субстанция” маселесин рационалдаштыруу максатында чык-

кандыгы белгилүү. Деги эле диалектиканын тезис-антитезис-синтез 



189 
 

же танууну тануу жоболору сөз болгон суроо-жооптук горизонттун 

ички, жандуу табиятын ачып берет. 

Философиянын тарыхы-суроо-жооп парадигмасынын тарыхый 

логикалык көрүнүшү. Диалектиканын, объективдүү тааным теориясы-

нын түшүнүк категорияларын иштеп чыгуу, өнүктүрүү десе, анын ап-

паратын ойдон чыгарылган терминдер менен толуктоо эмес, те- ске-

рисинче, жеткилең иштелип чыккан категориялардын статусун, маз-

мун-маанисин кеңейтүү дегендик. Адатта, категориялар “эскирбейт”, 

аларды кандайдыр мазмун-форманын алкагы менен чектеген түшү-

нүктөр эскирет. Философияны үстүрт, “популярдык” деңгээлде “өз-

дөштүрүп”, аны өнүктүрүп жаткан таризде кезегинде “кибернетика”, 

азыр “синергетика” менен алмаштырууга болгон аракет философияны 

куру модернизациялоодон айырмасы жок. Философия мындай өнүк-

түрүүгө муктаж эмес, ал-өзүнүн, өзүнө гана тиешелүү обьектиси бар 

конкреттүү илим. Ал табигый илимдердин же диний окуулардын “кыз-

матчылык” (служанка) милдетин аткарбайт. Бул өңдүү философиялык 

олдоксондуктардан арылыш учун чыгаан философ-ойчулдардын жо-

лун жолдоп, философия тарыхын чыңдап, дыкаттык менен өздөштү-

рүү зарыл. Философия тарыхынын башка илимдерден айырмаланган 

өзгөчөлүгү бардык илимдердин жетишкендиктерин өзүнө сиңирип 

турган түшүнүк-категориялардын генезис-өнүгүшүн иликтөө менен 

байланыштуу. 

Философия бүгүнкү калыбына чейин кыйла доорлорду басып 

өттү: адегенде “илимдердин илими” аталып, улам мезгил менен мей-

киндиктин айкалышына жараша жаңы форма, мазмунга ээ болду. Ал 

башка кубулуштар, көрүнүштөр сыяктуу эле зили диалектиканын 

жалпы мыйзамдарына баш ийет. Башат алгандан бүгүнкү күнгө че-

йинки анын өнүгүшү “карама-каршылыктын күрөшү жана бирим-

диги”, “сандык өзгөрүүлөрдүн сапаттык өзгөрүүлөргө өтүшү”, “та-

нууну тануу” сыяктуу жалпы мыйзамдардын көрүнүшү. Категориялар 

таанып- билүүнүн инструменттери гана эмес, ал философия тарыхы-

нын урунттуу, туйундуу учурлары (моменттери). Философия тарыхый 

- логикалык процесс: ал дүйнө түзүлүштүн өзгөрүп-өнүгүүсүнүн не-

гизин түзгөн жалпы мыйзамдардын нугунда жөнөкөйдөн татаалга ба-

гыт алып, илгерилеп-кечеңдеп келген категориялардын баскычтары. 

Философия тарыхы илиминин милдети рух менен табияттын, ойлом 



190 
 

менен болмуштун, реалдуулук менен идеалдуулуктун карым-катна-

шын аныктаган мыйзамдарды, түшүнүктөрдү, философиялык дүйнө 

таанымдын эволюциясын жана алардын ойлом процессинде, аң-се-

зимде чагылышын изилдөө. Ошону менен бирге, философиянын жа-

ралышына түрткү болгон факторлорду, тигил же бул доордогу (аймак-

тагы) дүйнө караш системаларды, алардын философиянын тарыхый 

логикасындагы ордун, ар-кыл концепцияларды (агымдарды, багыт-

тарды), алардын маңыз-мазмунун, калыптанышын, өнүгүшүн, күрө-

шүн, философ-инсандардын окууларын, алардын философияга кош-

кон салымдарын же доор, конкрет-тарыхый кырдаал менен түшүндү-

рүлгөн мүчүлүштөрүн, диалектикалык логиканын (анын жоболору-

нун) калыптанышын ж. б. у. с. проблемаларды иликтейт, жалпылайт. 

Парадигма 7. Тыянак. 

Жалпы жыйынтык. Методология методдордун формалдуу жы-

йындысы эмес, ал алардын диалектикалык биримдиги. Методология-

нын табияты, логикасы жалпы (табият, коом, ойлом учун) мыйзам че-

немдүүлүктөр аркылуу түшүндүрүлөт. Методология менен методду 

алмаштыруу ааламды жер шары менен чектеп койгонго тете. Ошол эле 

учурда айрым методдор өздөрүнүн “логикалык дүрмөттөрү” менен ме-

тодологияга эмес, методологиялык парадигмага айланышы мүмкүн. 

Методология өткөнчак, учурчак, келерчактын “ширөөсүнөн” жа-

ралган конкреттүүлүк. Өткөнчак (абстракция) учурчакка (конкрет-

түүлүк) айланат, учурчак өткөнчакты аңдап өзү келерчактын өткөнча-

гына айланат. Демек, өнүгүү тынымсыз, түбөлүктүү. 

Адабияттар: 

1. Лекции по философии истории. Гегель Г.В.Ф. Эл. Ресурс/ 

http://filosof.historic.ru/books/item/f00/s00/z0000388/ 

2. Гегель, Сочинения в 14 т., т. 4 - М.: 1959. - 440 с. 

3. Гегель Г.В.Ф. Работы разных лет., т. 1. – М.: 1970. – 265 с. 

4. Пригожин И., Стенгерс И. Порядок из хаоса. - М.: 1986. - 354 с. 

5. Кант И. Критика чистого разума. – М.: 2020. – 567 с. 

  



191 
 

Нусупов Чолпонбай Токбаевич 

                                д. ф. н., профессор кафедры философии,  

                            теории и истории культуры ИСГН,  

КНУ им. Ж. Баласагына 

 

ФИЛОСОФСКО-ЭТИЧЕСКОЕ И ИСТОРИЧЕСКОЕ ОСМЫС-

ЛЕНИЕ СУЩНОСТИ НАЦИОНАЛ-НИГИЛИЗМА В КЫР-

ГЫЗСКОМ ОБЩЕСТВЕ 

С развитием глобализационных процессов, кардинально изме-

няющих территориальные границы современных стран и народов, од-

ной из актуальных проблем философско-этического и исторического 

исследования является рассмотрение сущности национал-нигилизма, 

связанного с раскрытием проблемы трансформации этнического са-

мосознания как отдельно взятого народа, так и совокупности народов 

того или иного региона и, в целом, мирового сообщества. Связанно 

это с существованием в мировом сообществе различных видов об-

щественного строя, обуславливающие становление индустриального 

и постиндустриального обществ, и сохранение традиционного об-

щества, с их имперским, великодержавным мышлением или, наобо-

рот, космополитическим и национал-нигилистическим отношением к 

территориям и границам, как собственного, так и зарубежного госу-

дарства. Это, в первую очередь, связано с бережным, заботливым или, 

напротив, небрежным, расточительным и эгоистическим отношением 

к отеческой земле. Есть еще и другая форма отношения к земле, а 

именно когда более развитые государства, открыто проявляя имперс-

кие амбиции, зарятся и посягают на чужие территории отсталых стран 

третьего мира, с целью захвата и присвоения природных ресурсов. 

Для того, чтобы более детально разобраться в сущности отрицатель-

ного, потребительского или, в крайнем случае, равнодушного отноше-

ния в народе к Отечеству, а именно к родной земле, необходимо раск-

рыть причины возникновения национал-нигилизма, определить ос-

новное теоретическое кредо этого философского воззрения. Изна-

чально нигилизм, означающее с латинского понятие «ничто», для ко-

торого была характерна философия морального и эпистемологичес-



192 
 

кого скептицизма, возник в XIX веке в России, при правлении само-

держца Александра II. А в «XX веке нигилизм охватывал множество 

философских и эстетических позиций, которые в том или ином 

смысле отрицали существование подлинных моральных истин или 

ценностей, отвергали возможность познания или общения и утверж-

дали, что жизнь или Вселенная в конечном счёте бессмысленны или 

бесцельны» [1].  

Раскрывая теоретическое содержания понятия «нигилизм», обра-

тимся к зарубежной Энциклопедии философии Рутледжа, в которой 

пишется: «Как следует из названия (от латинского nihil, «ничего»), фи-

лософский нигилизм — это философия отрицания, неприятия или от-

рицания некоторых, или всех аспектов мысли или жизни» [2]. И в кон-

тексте тематики о национал-нигилистическом отношении к родной 

земле, важным представляется философский анализ отрицательного 

отношения и к судьбе собственного народа, связанной с самой 

жизнью, поскольку его существование во многом определяется нали-

чием отчего края и отношением к нему со стороны самих представи-

телей данного этноса. Любое действие, направленное на отвержение 

земли от своего народа, как отрицание самой ее ценности, наклады-

вает негативный, а именно трагический отпечаток, на жизни опреде-

ленного народа. Так, например, немецкий философ Ницше называет 

нигилизмом «стремление отрицать жизнь и обесценивать существова-

ние» [3]. 

И поскольку нигилистическое умонастроение и отношение расп-

ространяются не только на общество и морально-нравственные прин-

ципы, и нормы личности, но и, в целом, на окружающий мир, то часто 

такая убеждённость «ассоциируется с крайним пессимизмом и ради-

кальным скептицизмом, осуждающим существование» [4].  

Сущее, понимаемое в философии, как сущность, то есть сама суть 

— смысл определенной вещи, в данном случае, жизни, Вселенной или 

планеты Земля, и одновременно определяемая их бытием, представи-

телями нигилистической философии рассматриваются не иначе, как 

бессмысленные или бесцельные явления и вещи, не имеющие цен-

ности для человеческой жизни и самой земли. 



193 
 

Помимо отвержения и непризнания морально-нравственных ас-

пектов поведения человека и жизни общества, в проявлении нацио-

нального нигилизма не последняя роль отводится экономическим и 

политическим факторам, связанных, в первом случае, со стремлением 

материально обогатиться, ради чего, например, без угрызения совести 

распродаются земельные и водные ресурсы страны. Или, во втором 

случае, политическим решением передаются соседним государствам 

определенные территории и водные богатства своего государства, и 

это взамен за экономические, и социальные уступки со стороны офи-

циальных лиц зарубежных стран.  

Потому в настоящем исследовании особое внимание уделяется 

анализу философии национал-нигилизма, рассматриваемого в кон-

тексте негативного отношения к отеческой земле, когда не только под-

вергаются сомнению моральные и нравственные принципы и нормы 

общественного поведения людей, но и отрицаются ценности мате-

риальной и духовной культуры собственного народа, его родного 

языка, традиций и обычаев, и главное – территориальной целостности 

страны. В связи с этим важным представляется философско-истори-

ческое рассмотрение проявления национал-нигилизма в кыргызском 

обществе в различные эпохи, обусловленным относительно негатив-

ным и, по меньшей мере, безразличным отношением отдельных лич-

ностей или этнических групп, выходцев из самого кыргызского на-

рода, к своему Отечеству, связанного, в первую очередь, с родной зем-

лей, на которой жили испокон веков отцы и деды наши.  

Земля кыргызов, обильно пропитанная кровью их предков, на 

протяжении трех и более тысячелетий, является самой главной цен-

ностью кыргызского народа, боровшихся с центрально азиатскими и 

восточными государствами за свободу и независимость народа и Оте-

чества, и поныне должна считаться дороже самой человеческой 

жизни, ибо она есть основа его жизнедеятельности, равноправного и 

свободного пребывания в этом мире.  

Действительно, первоосновой существования всякого госу-

дарства является целостность и сохранность его территорий, без кото-

рой народ не только теряет свою политическую и экономическую не-

зависимость, но и лишается жизненно важных прав – иметь свою не-



194 
 

зависимую историю, свободу развития национальной культуры, на-

родных традиций и обычаев, материнского, родного, языка, а также 

возможность выбора собственного мировоззрения. Именно ими, а 

именно социально-культурными и этическими правами, опреде-

ляются такие элементы сознания как, убеждения, духовные ценности, 

идеалы, знания, отражающие жизненные принципы и ориентиры че-

ловека, гражданина и составляющие основу его жизнедеятельности. 

Это, в свою очередь, перво-наперво требует от главы государства и 

самого народа – обеспечение защиты своего Отечества, понимаемого 

как исконная земля предков, где ты сам родился и вырос, и где нахо-

дятся этнические и социальные корни твоего народа.  

В связи с этим вспоминается повествование о правителе Огуз хане 

(234–174 до н. э.), он же известен в китайских летописях под именем 

Модэ шаньюй, явившимся основателем и правителем империи Гунн 

или Хунну (209 по 174 гг. до н. э.). Примечательно, что в согдийских 

и санскритских текстах термин «хунну» использовался для обозначе-

ния людей как «хун» и «хуна», тогда как на Западе эти же этнические 

группы означали народ, под называнием гунны. Что свидетельствует 

об идентичности тюрко-язычных хуннов и гуннов. При это название 

«гунны», от более точного слова «Кун», а не «Гунн», означало «Кун 

эли» – «народ Солнца». 

Имя одного из внуков Огуз хана, было Кыргыз, названного в честь 

кыргызского народа, огузского корня. Однако, в более древние вре-

мена кыргызский народ, как сообщается об этом в сагымбаевском ва-

рианте эпоса «Манас», имело название «Кыр огузы», то есть «Огузы 

горных хребтов или высокогорных альпийских лугов». Впоследствии 

название народа «Кыр огуз» постепенно трансформировалось в этно-

ним «Кыргыз». Примечательно, что и в эпосе «Манас» повествуется о 

том, что предками самого предводителя кыргызского народа Манаса 

являлись правители гуннов Кара хан и его сын Огуз хан. И что родос-

ловная Манаса восходила к древней ханской династии кыргызского 

народа, генетическими корнями связанной с ханской династией древ-

них гуннов. Потому и назывались в древней истории государственные 

образования гуннов, как Гуннское государство, и кыргызское госу-

дарство Гянь-Гун самих кыр огузов – кыргызов – гянь-гунов. Приме-



195 
 

чательно, что название кыргызского народа, как «гянь-гун» расшиф-

ровывается следующим образом. Слово «гянь» от искаженного, с ки-

тайского, кыргызского слова «кэм», означающее «побережье». Другое 

слово «гянь» от искаженного, с китайского, кыргызского слова «кун», 

то есть «Солнце».  

Таким образом, название кыргызского народа, как «Гянь Гун» или 

точнее «Кэм-Кун» означало – «Прибрежный народ Солнца». «Кун 

кыргыз эли» – такое название кыр огузов (кыргызов) было связано с 

расселением в древнюю эпоху кыргызского народа в государстве 

Гянь-Гун (Кэм-Кун), занимиавшего территории Центральной Азии 

(окрестностях озера Кыргыз-Нур, название которого сохранилось и на 

современной географической карте в Западной Монголии) и Восточ-

ного Туркестана (с 10 по конец 3 в. до н. э.).  

Так вот, во время противостояния Огуз хана с внешними врагами, 

один из предводителей степного ханства потребовал от него выдачи 

сначала личного боевого коня, а на следующий раз так же потребовал 

отдать и младшую, самую любимую жену гуннского правителя. На 

что Огуз хан дал согласие, отдав, через гонца, враждебно настроен-

ному главе соседнего государства, ищущего повод для войны, сначала 

коня, со словами: «Мы род спасти должны, хоть с каждым годом к нам 

судьба суровей. Хоть не бывает без потерь войны, но конь это всего 

лишь кизяк из табуна. И потому лишь все же можно обойтись без 

крови».  

А в следующий раз, когда Огуз хан велел передать этому же вла-

дыке, из неприятельского стана, свою младшую жену, при этом сурово 

изрек, что «одну жену отдать я не боюсь. Иль завтра всех отправить в 

плен великий?! Одна жена — всего одна беда», а надо сохранить и 

жизнь людей, и государство», ибо к тому периоду созданное им гуннс-

кое государство только-только начало укрепляться.  

…Вновь враг жаждет крови. Враг, как смерть сама. Бродячий ве-

тер, облетая неприятельский стан, в горячих гривах вражеской кон-

ницы, что на холмах, играет. С грозным рокотом враг предупреждает: 

«Настал твой час! Готовься, Огуз-хан!» Вновь скачет гонец: «Да будет 

мир! Придет вражде конец! Но если хочешь, хан, покоя, прими тогда 

наше новое условие. Пустуют земли в вашей стороне, которые не па-

ханы и песчано-каменистые, и ни к чему не годные, они — в пустой 



196 
 

стерне. Там не пасется скот, один лишь песчаный ветер. Столбами 

крутит пыль по голой земле. У вас земель достаточно. И если вам сво-

бода дорога, и, если ты, Огуз хан, сюда для мира зван – Отдай нам эти 

земли!». 

Что делать? Что ответить врагу и дворцовой свите, из числа со-

ветников Огуз хана? Ведь некоторые из них сказали: «В самом деле, 

зачем война? Хоть не бывает без потерь войны, но все же можно обой-

тись без крови. Вселенной нужен каждый человек и жизнь людей из 

нашего народа дороже злат и каких-то непригодных земель. У нас в 

изобилии и травы на лугу, и родники в песчаной колыбели, и тень де-

ревьев в густых садах. Отдать можно врагу — чего на свете много, так 

это неизмеренных пустынь. Отдать их все и без сомненья, ведь земли 

эти даже скоту не пригодны».  

Услышал такие речи Огуз хан, пришел в ярость и велел отсечь го-

ловы тем советникам, которые стали склонять его отдать отдаленные 

пустынные земли, при этом сурово изрёк: «Земля — это оплот Оте-

чества. Без земли нет государства и нет самого вольного народа. Род-

ная земля — это твердыня государства, народа и страны. Уж лучше 

смерть, чем землю потеряю! Я принимаю вызов! Война! Война! Войну 

я объявляю!». (Примечательно, что здесь использованы материалы ле-

генды из книги «Кыргызы. Источники, история, этнография», а также 

отдельные строки приведены из стихотворения туркменского поэта 

Атамурада Атабаева. «Легенда об Огуз-хане») [5].  

Исходя из этого древнего сказания видно, что для Огуз хана, яв-

лявшегося про-про-предком правителя кыргызского народа Манаса, 

принадлежавшего к древней ханской династии Кун эли (гуннов и 

гянь-гуннов-кыргызов), земля своего государства, как общенародная 

ценность, какая бы она ни была, а значит и судьба самого своего на-

рода, была и остается превыше самой жизни и дороже всех злат и благ. 

Из вышеприведенного текста так же следует, что уже в древние вре-

мена среди, родственного кыргызам, гуннского народа находились 

люди, например, в лице отдельных советников Огуз хана, готовых, 

ради сохранения своей жизни отдать земли своего Отечества внешним 

агрессорам, из числа степных государств, и для которых было при-

суще отрицание национальных материальных и духовных ценностей, 



197 
 

в данном случае родных земель, что свидетельствовало о проявлении 

национал-нигилизма с древнейших времен.  

Если во времена Огуз хана, периода VII века до н., родная земля, 

независимо от степени ее плодородности, была превыше жизни са-

мого народа и его правителя, ибо утрата территорий своего госу-

дарства являлась общей бедой и народной трагедией, в отличие от 

частных судеб и жизней тех людей, которые на ней жили, то в совре-

менных условиях существования Кыргызского государства, получив-

шего, с развалом Союза, суверенитет и независимость, отношение его 

правителей к родной земле, как своему Отечеству, кардинально ме-

няется. Так, первый экс-президент Кыргызской Республики Аскар 

Акаев распродал кыргызские высокогорные пастбищные земли 

Узөнгү-Кууша, с его ледниковыми водными и земельными ресурсами, 

Китаю. Второй экс-президент республики К. Бакиев так же продает 

Казахстану кыргызские пастбищные земли Каркыра, с ее альпийс-

кими травами, богатыми речными водами, лесными угодьями и жив-

ностью, где, по сказанию эпоса «Манас», были проведены грандиоз-

ные поминки по Көкөтей хану – кыргызскому правителю «ташкентс-

кого края», что свидетельствовало об изначальном расселении фер-

ганских кыргызов на территории Ферганской долины, еще во времена 

существования в Западном и Восточном Туркестане кыргызского го-

сударства Уйшун (Усунь), периодов со II века до нашей эры по V век.  

Для Огуз хана «родная земля - это твердыня государства, народа 

и страны». И уступить неприятелю, пусть даже «пустынный и песча-

ный клочок», но родной земли, где «не пасется скот, один лишь ветер, 

столбами крутит пыль по целине», для него было обще народным 

бедствием. И несмотря на увещание некоторых советников, мол: «От-

дай врагу — чего на свете много. Так это неизмеренных пустынь», 

Огуз хан, схватившись за кинжал, в гневе восклицает: «Уж лучше 

смерть, чем землю потеряю! Я принимаю вызов! Война! Война! Войну 

я объявляю!».  

Однако для нынешних чиновников Кыргызстана, при урегулиро-

вании пограничных проблем с соседними странами и, в частности, при 

решении спорных вопросов с границами с соседним Таджикистаном, 

характерна полярная позиция по отношению к родной земле, когда 

нормой становится такого рода рассуждение, что «нельзя допускать, 



198 
 

чтобы из-за небольшого клочка земли происходили вооруженные 

конфликты, гибли люди, родители теряли своих детей, на которых 

возлагали свои надежды. Нет ничего дороже человеческой жизни!». 

Иначе говоря, согласно такой логики суждения выходило, что та или 

иная часть территории государства, на которой столетиями спокойно 

и свободно жило, и продолжает жить коренное население, вдруг, в од-

ночасье, с распадом Союза, ставшая объектом спора, на которую на-

чал посягать правитель соседнего государства. Так вот такая часть 

территории, оказывается, есть всего лишь «небольшой клочок земли, 

а потому «нельзя допускать», чтобы «происходили вооруженные 

конфликты, гибли люди…», поскольку «нет ничего дороже человечес-

кой жизни!». [6]. Выходит, что человеческая жизнь дороже «клочка 

родной земли», ставшая вдруг, по воле иноземных захватчиков – ок-

купантов, спорной землей, на которую предъявили территориальную 

претензию те или иные главы и их народы соседних государств. А по-

тому при решении приграничных проблем и споров, критерием вдруг 

стало не объективное доказательство и обоснование принадлежности 

собственных земель своему народу и его государству, и, соответст-

венно, умение защитить и отстоять территориальную целостность 

своей страны. А, наоборот, в целях недопущения военных конфликтов 

и предотвращения гибели людей, издревле проживающих на своей 

земле, признано возможным и нужным совершать территориальные 

уступки в отношении, вдруг ставшими из ничего спорными террито-

риальными участками в своем Отечестве, представленными не как ис-

конные земли его народа, а всего лишь, как безымянные «клочки 

земли», «дороже которых жизнь людей», то бишь издревле проживаю-

щего на них части данного коренного этноса. 

Или другой пример, когда, несмотря на Конституцию Кыргызс-

кой Республики, в которой отмечается: «Территория Кыргызской Рес-

публики в пределах существующей границы целостна и неприкосно-

венна», среди чиновников находятся лица, которые заявляют: «Мы 

полностью отдали село Достук Таджикистану, потому что это село са-

мое отдаленное, там нет никакой стратегической или экономической 

выгоды для нас, мягко говоря. Взамен мы получили 91 га земли»[7]. 

Иначе говоря, ухоженная, плодородная земля, составляющая 91 гек-



199 
 

таров, кыргызского села Достук, с ее водными ресурсами, и цвету-

щими абрикосовыми садами, по причине «самой отдаленности» этого 

населенного пункта, якобы не представляющего собой «стратегичес-

кую или экономическую выгоду для нас», вопреки целостности и неп-

рикосновенности границ, была обменена на необработанные и необ-

житые, целинные участки соседнего Таджикистана, с их неизвест-

ными водными ресурсами – есть ли они там или нет?  

Так вот, для нашего предка Огуз хана, любая территория страны, 

несмотря на ее «отдаленность», не говоря уже на ее непригодность, в 

смысле неплодородность, всегда и неизменно остается важной осно-

вой существования государства народа. 

Противоположным примером этого является заявление национал-

нигилиста экс-президента Аскара Акаева, в свое время распродавшего 

земли Китаю и Казахстану, что будто бы не существуют исконных зе-

мель любого народа. Отрицая тем самым изначально, испокон веков, 

проживающих древних народов на своих исконных землях, то есть в 

своём Отечестве, в котором издревле захоронены предки. 

В истории Кыргызского государства, как и в Гуннском госу-

дарстве, во времена Огуз хана и позже, существовала верхушка знати, 

из числа которых выходили лица, активно осуществлявших национал-

нигилистическую позицию, как в отношении кыргызских земель, так 

и самого кыргызского народа и его государственности. Свидетельст-

вом тому являются трагические для кыргызского народа Западного 

Туркестана (Ала -Тоо, Алай, Фергана, Андижан, Теңир -Тоо, Кан Те-

ңир (на кит.Тянь-Шань) и Восточного Туркестана (северные террито-

рии нынешнего Китая), и Алтая, события на рубеже конца ХIХ – на-

чала ХХ столетий. В тот период, когда многие кыргызские манапы и 

знатные люди, в одновременной борьбе с иноземными колониаль-

ными державами: Кокандским ханством, Цинской династией Китая и 

царской Россией, встали на сторону своего народа – в защите родных 

земель, однако среди них были и такие, которые открыто, перешли на 

военную службу Российской империи, тем самым предав интересы 

своего Отечества.  

Утрата в начале ХI века на просторах Евразии великодержавной, 

централизованной, политической власти в государстве Кыргыз стало 

трагедией для кыргызского народа. Это привело в 12-13 веках к его 



200 
 

раздробленности и образованию четырех относительно самостоятель-

ных областей: 1. В Западном и Восточном Туркестане, и на Алтае; 2. 

В Туве – область Кэм-Кэмджиут; 3. Область Кыпчак в Центральной 

Азии; и, наконец, 4. Область на Енисее, где находилась столица госу-

дарства Кыргыз. Двумя первыми областями правили ыналы (военная 

должность князей) из числа сыновей кагана – правителя, ставка кото-

рого была на Енисее, и которые, имея свои территории и свою армию, 

лишь формально подчинялись отцу-кагану.  

С тех времен, начиная с Тутук хана - предводителя кыргызской 

области Кыпчак, перешедшего на военную службу, к Хубилаю, являв-

шимся внуком Чынгыз хана и правителем империи Юань, начинается 

самоуничтожение кыргызской государственности, ее земель и самого 

кыргызского народа со стороны выходцев из самой кыргызской 

среды.  

 
Примечательно, что основной костяк армии в так называемой 

Монгольской империи (правильно будет сказать древне историческое 

кыргызское название «Муңгул кандыгы» – «Муңгулское ханство») 



201 
 

преимущественно состоял из тюрко-язычных племен, в частности, тя-

желовооруженных конниц кыргызов, составлявших личную дружину 

правителей тюркских кровей – Чынгыз хана (по историческим мате-

риалам принадлежащего к кыргызскому народу), его сыновей и вну-

ков, например, чингизида Хубилая (Кубилай). Доказательством того, 

является ниже приведенная историческая картина, на которой запе-

чатлены правитель, восседающий на троне и его дворцовые люди, все 

они в белых, окаймленных черным бархатом, войлочных калпаках – 

национальном голованом уборе кыргызского народа – ак калпак.  

 
Миниатюра из персидского манускрипта 14 век. Чингисхан со 

своими сыновьями: Вот что пишут древние авторы о белых калпаках 

кыргызов, что несомненно подтверждает этногенетическое родство 

Чынгыз хана и его соратников с кыргызским народом. 

Ак калпак- древний головной убор кыргызов: [8]. 

1. Юэ Ши "Описание всего мира эры правления Тайпин Синго" 

(Тайпин Хуаньюй Цзи), 976-984 гг. 10 век Глава 199, "Енисейские 

кыргызы": 

"Зимой делают шапки из соболя, летом золотом украшают шапки, 

заостряют маковку и свертывают ее конец. Они, по знакомству с хуй-

гусцами, доныне еще надевают такие головные уборы. Подчиненные 

ДЕЛАЮТ ШАПКИ ИЗ БЕЛОГО ВОЙЛОКА (АК КАЛПАК), в осталь-

ном покрой в общем одинаков." 

2. ОУЯН СЮ И СУН ЦИ СИНЬ ТАН ШУ 10 ВЕК “Енисейские 

кыргызы”: 



202 
 

Носят БЕЛЫЕ ВАЛЯНЫЕ ШЛЯПЫ (АК КАЛПАК), пояса с точи-

лом. Бедные одеваются в овчины. Женщины одеваются в шерстяные 

платья или привозной шёлк. Зимой живут в избах, покрытых корой. 

3. В «Сиюй чжи» (18 век) названы районы кочевок различных 

групп кыргызов, их летние пастбища и зимовки, вблизи которых на-

селение возделывало землю. Рукопись сообщает о занятии кыргызов 

скотоводством, земледелием, охотой; излишки скота они обменивали 

у местного уйгурского населения на хлеб и ткани. В рукописи есть 

сведения о торговле, обычаях, а в главе об одежде народов Восточного 

Туркестана и Средней Азии имеется несколько рисунков одежды кыр-

гызов. О деталях кыргызского костюма говорится: мужчины летом и 

зимой носили БЕЛЫЕ ВОЙЛОЧНЫЕ ШЛЯПЫ (АК КАЛПАК). 

4. Киргизы по Чжао Эрсюнь "Цин ши гао" (черновая история ди-

настии Цин), раздел "Лечжуань" (описания), цзюань 529, лечжуань 

316 "Шуго 4" (Вассальные государства, часть 4). 18 век: 

Бу-лу-тэ (буруты, т.е. кыргызы) делятся на восточных и запад-

ных... 

Их (то есть кыргызов) глава носит ВОЙЛОЧНУЮ ШАПКУ (АК 

КАЛПАК), наверху очень сильно заостренную, подворачивая края, 

образуют поля. 

5. В.В. Радлов. Кара-киргизы 19 век: Своей одеждой черные кир-

гизы очень мало отличаются от казаков. Единственное отличие, бро-

сившееся мне в глаза, — это обшитытые пестрыми шнурами кафтаны, 

патронташи БЕЛЫЕ ВОЙЛОЧНЫЕ ШАПКИ, которые у казаков вст-

речаются очень редко и благодаря которым народ получил название 

АК –КАЛПАК (белые шапки). 

6. Чокан Валиханов “Записки о киргизах”: Дикокаменные кир-

гизы сами себя называют просто кыргыз и под этим именем известны 

у всех среднеазиатских мусульман. Только киргиз кайсаки иногда 

придают им приличные прилагательные: белошапочными (АК-КАЛ-

ПАКТЫ). 

7. М.И. Веников.Очерки Заилийского края и Причуйской страны 

19 век: 

“Главное рукоделье каракиргизов и есть приготовление войлоков, 

отличающихся у них большою прочностью. Особенно известны этого 

рода изделиями дико каменные, кочующие по Таласу. Они валяют не 



203 
 

только простые кошмы, т. е. четырёхугольные войлоки, но и ШАПКИ 

(АК КАЛПАК). 

8. В сочинении “Сведения о дико каменных киргизах”, написан-

ного в 1855 году, русский переводчик И. Бардашев. В ней указывается, 

что «Дико каменная Орда представляет отдельный народ от Кайсаков. 

Сами себя они называют Кыргыз, а иногда прибавляют себе прилага-

тельное ак – калпакты (в белом калпаке, бело – калпакский), что дейст-

вительно оправдывается, ибо они преимущественно всегда в белых 

колпаках»[9, 23]. 

Возвращаясь к вопросу о Тутук – хане из кыргызского племени 

кыпчак, как было сказано выше, предводителе одного из четырех кыр-

гызских княжеств, а именно княжества области Кыпчак в Централь-

ной Азии, наряду с тремя другими кыргызскими княжествами на Ени-

сее, на Алтае и третьего княжества Кэм-Кэмджиут в Туве, он (Тутук 

хан), по приказу императора Хубилая (Кубилая) сформировал кара-

тельную армию из числа соплеменников – центрально азиатских кыр-

гызов – «цзилицзисов», которая под его руководством в 1293 году 

уничтожила государство Кыргыз на Енисее. На этом фактически прек-

ратилось существование государства Кыргыз в Центральной Азии и 

Южной Сибири, которое разделилось на три золотые княжества на 

Енисее, просуществовав вплоть до первой половины 18 века.  

В середине XIV века на территории западной ветви кыргызского 

народа, а именно в Восточном Туркестане, Притяньшанье и Семи-

речье, возникает государство Моголистан, как результат распада Ча-

гатайского улуса. Кыргызы составляли большинство в этом госу-

дарственном объединении и о них в исторических источниках отзыва-

лись, как о «могучих львов Могулистана». Примечательно, что назва-

ние государства Могулистан, в котором кыргызы занимали главенст-

вующую военную силу, было созвучно с названием Муңгулское 

ханство (искаженно названною как Монгольское ханство), поскольку 

на нынешней территории Монголии само население, пришлых из-за 

Забайкалья, монгол-халхов в 13 веке составляло ничтожно малое ко-

личество по сравнению с испокон веков жившими в Центральной 

Азии, в частности, в окрестностях озера Кыргыз НУР, кыргызскими 

племенами. Как следствие, лишь в конце XIV — середины XV веков, 



204 
 

когда в результате междоусобных войн смешиваются древних мон-

гольские рода и племена, на территории ныне существующей Монго-

лии впервые происходит сложение «ядра будущих халха-монголов», 

как племенного союза[10]. И это еще раз бесспорно подтверждает тот 

факт, что в эпоху Чынгыз хана и чингизидов, в 13-конец 14 веках в 

Центральной Азии, на территории современной Монголии, основным 

контингентом Муңгулского ханства (искаженное, как Монгольское 

ханство) и его армии являлись тюрко-язычные народы и, в частности, 

кыргызы.  

Далее, возрождение кыргызского государства в истории кыргызс-

кого народа было связано с именем Тагай-бий (Мухаммед Кыргыз), 

явившимся в XV- XVI века одним из основателей кыргызской госу-

дарственности. Тагай бий, или Мухаммед-Кыргыз — один из основа-

телей кыргызской государственности. Живший в XV веке, он сумел 

сплотить кыргызов в борьбе против отюреченных моголистанских 

захватчиков[11]. 

Однако именно такие выходцы из самого кыргызского народа, 

типа Тутук хана и позже, в царскую эпоху, Шабдана, и до нынешнего 

периода, когда у власти становилась и поныне становится такая кате-

гория людей, которая проявляла идолопоклонническое отношение 

первоначально к иноземным правителям, позже царизму, затем тота-

литарно-партократическому Центру, а ныне зарубежным странам-до-

норам, являются главными виновниками сохранения и проявления 

крайней формы национал-нигилизма в отношении земли кыргызского 

народа, его традиций и обычаев, материальной и духовной культуры 

и родного языка. Но кыргызский народ есть и будет существовать на 

этом свете потому, что рождались, и будут рождаться его славные сы-

новья и дочери – потомки Манаса, для которых настоящее и будущее 

родной земли выше и дороже самой жизни и личного благоденствия. 

Перечисляя имена борцов за свободу и независимость своего народа, 

а среди них Курманбек-баатыр, Тайлак-баатыр, его сын Осмон-датка, 

Курманджан датка, Уметаалы (сын Ормон-хана), Камчыбек (сын Кур-

манджан), Боромбай, Балбай и другие, русский исследователь А.Н. 

Бернштам писал следующее. «Надо различать феодалов, заботящихся 

только о личной наживе и тех, которые … не утрачивали чувства от-

ветственности перед народом… Совершенно понятно, что сказанное 



205 
 

справедливо в равной мере для разных лиц. Когда колонизация стала 

фактом и киргизский народ ощутил ее тяготы, политика Шабдана 

была, несомненно, предательской. Сопротивление же завоевателям 

Умета Али (сын Ормон-хана) или Балбая, который отрешился от меж-

родовой борьбы и откочевал в горы, было явлением прогрессивным, 

направленным на усиление борьбы киргизского народа за свою неза-

висимость» [12, 455]. 

Одним из ярких обличителей реакционной сущности Шабдана и 

его окружения явился писатель и историк Белек Солтоноев, родив-

шийся в 1878 году, а потому бывший современником той эпохи. Бу-

дучи хорошо осведомленным о множества антинародных деяний и по-

хождений Шабдана, его отца Жантая, Манапбая, Умётаалы, Боронбая, 

Тёрёгелди, Баяке (родственник Шабдана) и многих своекорыстных 

бай-манапов, писатель-историк Белек Солтоноев называл их не иначе 

как “кан соргучтар” – кровопийцы, тираны своего народа. От того, что 

они без наказано издевались над бедняками, беспричинно убивали их 

целыми семьями, грабили и разоряли всевозможными поборами раз-

личные кыргызские роды и племена. Преследовали и изгоняли их с 

родных пастбищ и земель в угоду царским колонизаторам, а также ра-

зобщали и ослабляли кыргызский народ путем насильственного раз-

деления его по уездам. 

Шабдан и ему подобные баи, манапы, бии, болуши-волостные, яв-

ляясь ярыми представителями эксплуататорского класса кыргызского 

общества позднефеодальной эпохи конца ХIХ начала ХХ вв., всячески 

выслуживались перед чиновниками царского самодержавия. А по-

тому будучи сами преданными служителями этой имперской общест-

венной системы не в меньшей степени, если не больше, порабощали, 

унижали и уничтожали своих соотечественников, как это делали и 

внешние колонизаторы-агрессоры. Видно это на примере докумен-

тально-поэтического произведения «Смерть семи мужчин»[13, 249-

275]. 

 В поэме повествуется как между манапом Касымбеком и болу-

шем – волостным Нураком возникла вражда в результате соперни-

чества из-за власти и богатства, переросшая в вооруженное столкно-

вение между кыргызскими родами и племенами. Произошло это во 

время проведения поминок одному местному баю по имени Мамбет. 



206 
 

На поминки приехали и Касымбек и Нурак, каждый со своей свитой. 

Спор затеял Нурак-болуш лишь из-за кожаных штанов Тубарбая бед-

няка, некогда находившегося у него на службе, которому и была даро-

вана бывшим хозяином эта вещь. Но позже Тубарбай ушел от своего 

покровителя к манапу Касымбеку. Естественно такого «оскорбления» 

не мог вынести Нурак-болуш. Когда по приказу болуша верные ему 

джигиты стянули с Тубарбая штаны и стали хлестать его нагайками, 

за бедняка затупилась «чернь», обслуживавшая в тот день прибывших 

на аш-поминки гостей. Как раз в это время устраивалась конная игра 

козлодрание, которая тут же была прекращена. Но к беде одного из 

участников козлодрания Чолпонкула, соплеменника Нурак-болуша, 

под ним взыгрался конь и, закусив удила, понесся в сторону свиты Ка-

сымбека-манапа. На ворвавшегося в толпу всадника со всех сторон 

набросились касымбековские джигиты и разрубили его на части. Ну-

рак-болуш оповестил свой народ о безвинной кончине их соплемен-

ника.  

Глядя на оставшихся семь сирот и вдову Чолпонкула, которые 

причитали, проклиная насильников, возмущенный простой люд соб-

рался и составил письмо-послание российскому государю. В нем он 

вопрошал – «когда прекратятся насилия со стороны богачей, которые 

угоняют косяки кобылиц с племенными жеребцами и для своей при-

хоти режут их в качестве согума?» (Согум – животное, как правило, 

кобыла, откармливаемое для убоя на зиму – примеч. Н.Ч.). Когда прек-

ратят они отбирать у бедняков молочных коров и резать для себя. 

Когда, наконец, прекратят раздоры и мирно заживут, не разобщая на-

род?». 

Приложил каждый из бедняков на письмо большой палец – 

вместо печати и отправили они жалобу «государю», в поисках спра-

ведливости. 

Таким образом, в результате соперничества за власть и богатство 

местных бай-манапов Касымбека и Нурака, во вспыхнувшей междоу-

собной войне погибают семеро мужчин. Одним из них был манап Ше-

римбек, приходившийся младшим братом Касымбеку, а шестеро дру-

гих были выходцами из бедняков. 

Смерть остальных шестерых, помимо Чолпонкула, была такова. 

Чтобы свалить вину друг на друга, два феодала начинают устраивать 



207 
 

всевозможные козни. Касымбек повелевает своим джигитам под пок-

ровом ночи вывести из аила троих своих безродных слуг и умертвить 

их. Вооружившись кыргызскими боевыми топорами, джигиты раск-

роили несчастным черепа и бросили их лежать в степи. Касымбек не 

замедлил обвинить в убийстве сторону Нурака-болуша. Не задумы-

ваясь, ударом кинжала в грудь Касымбек убивает и Жаркымбая, бед-

няка – известного в округе как искусный мастер по изготовлению юрт, 

который на свою беду явился к манапу, задолжавшему ему за выпол-

ненную работу шесть овец и пятилетнюю кобылицу. Чтобы замести 

следы, Касымбек велел слугам закопать тело мастера в каменистой 

местности. 

Что касается смерти младшего брата Керимбека – манапа Шерим-

бека и еще одного мужчины из числа простолюдин, то их смерть была 

такова. Под видом защиты своего родича, Шеримбек перекинул через 

плечо берданку и в сопровождении, также, как и он, вооруженных 

пятьдесят всадников выехал на барымту – ночной угон чужого табуна. 

В ту ночь он не нашел во «вражеском» стане не то что косяк, но даже 

заблудшую лошаденку, а потому манап напал на аил болуша Муса-

кожо. Выехавший против них бедняк Уркунчу был на месте сражен 

выстрелом наповал. В этом сражении, помимо раненых, смерть нашел 

и сам манап Шеримбек. Что касается болуша Нурака, то он тайком 

заточил сорок своих соплеменников в зиндан в местности Беш-Кёл, а 

их женам объявил, что они убиты в стычках с джигитами Касымбек – 

манапа.  

– Когда приедет царский начальник, - повелел он несчастным 

женщинам, - каждая из вас облачитесь в черное одеяние и, распустив 

волосы, царапая в кровь лицо, причитая, явитесь к господину с обви-

нениями на манапа Касымбека. Пусть он тогда попробует оправ-

даться? 

Приехавший губернатор, в сопровождении пристава, уездных во-

лостного и старшины, а также трехсот солдат, выслушал обе стороны. 

Особенно потрясенный видом горем убитых «вдов», с расцарапан-

ными в кровь лицами, он уехал в тот же день, несмотря на просьбы 

манапа Касымбека и болуша Нурака заночевать в качестве почетного 

гостя у одного из них. На прощание губернатор строго сказал им: 



208 
 

– Не нападайте друг на друга. Живите мирно, не нарушая границ 

своих пастбищ. Я возвращаюсь в Алма-Ату и пришлю к вам Шабдана. 

Пусть он по справедливости рассудит вас и определит полномочия во-

лостного. За убитых заставит виновных выплатить сиротам виру и шт-

раф в пользу государственной казны. Позже у вас пройдут перевы-

боры волостного. И тогда люди приобретут покой и заживут единым 

народом. 

По прибытии в Алма-Ата губернатор послал к Шабдану в Кемин 

гонца с приказом: «Шабдан, будь беспристрастным в решении спора 

между группировками манапа Касымбека и болуша Нурака. Как 

только получишь письмо немедленно поезжай и на месте проверь и 

лично убедись, кто виновен в гибели отдельно семи и отдельно сорока 

мужчин. Успокой народ. Примири враждующие стороны и раздели их 

жителей по волостям. В пути можешь брать запасных лошадей в ко-

чевьях». 

Шабдан и все сорок его джигитов не просто брали сменных лоша-

дей у кочевников, но и не думали возвращать скотину хозяевам. Никто 

из простолюдина не смел напомнить царскому слуге Шабдану о том, 

чтобы он обратно возвратил коня. И везде, где останавливался со 

своей свитой Шабдан, местные баи ставили белую юрту и резали по-

четным гостям кобылиц, жеребят и овец, которые изымались у народа. 

Всячески ублажали их едой, вниманием и развлечениями. 

Вот что говорится об этом в самом дастане:  

«Андай чакта букарада ал барбы,  

Кордосо да узатышат Шабданды.  

Жургөн жерде, конгон жерде ат минген, 

«Жоортуулуна» жолдогулар таң калды. 

Шабдан келсе элге кандай «жакшылык» … 

Кызыл чоктор үйдү тик деп шаштырып. 

Туш-туш жакка келгендигин кабарлап, 

Чабарманды басма ылооп чаптырып». 

 

Кысыр эмди энеге тел тайлар, 

Кызыктырган адам уулун эт-майлар. 

Ал кезекте шылтоо болсо болгону, 

Дал ушундан пайдаланат шумпайлар» (13, С.271). 



209 
 

 

Наконец, по приезду Шабдана в назначенное место, собрался на-

род. 

– Прекратите запугивать и убивать друг друга, - грозно заговорил 

Шабдан. - А вы, Нурак и Касымбек, затеявшие вражду, успокойтесь 

ли, в конце концов, или нет? Ответьте прямо. 

В ходе разбирательства кто-то из приближенных Касымбека, ста-

раясь угодить царскому подданному Шабдану, проговорился, что те 

сорок мужчин вовсе не убиты, а живы и упрятаны в зиндане. Выясни-

лось и то обстоятельство, что трое слуг были умерщвлены самим ма-

напом Касымбеком, а не противоборствующей стороной. 

Когда настало время определить меру наказания виновных в 

смерти семерых мужчин, то Шабдан объявил народу: 

«Кедей өлсө өздөрүнө жаманат, 

Манап өлсө барлык элге алаамат». 

-Если умерли насильственной смертью бедняки,  

То это их собственная вина. 

Но поскольку убиен манап, 

То это всеобщее народное страдание и бедствие. 

– А потому, - продолжил Шабдан, - слушайте все. Во всяком деле 

надо найти правильное решение. Постановляю: тысяча серебряных 

монет надо преподнести губернатору на всякие его личные расходы. 

Еще тысяча овец надо дать моему окружению из числа соподчинен-

ных: Байзаку, Балтабаю, Баяке и Манапбаю. 

В качестве платы виры за убийство манапа объявляю – пусть бо-

луш Нурак выберет среди жителей своего аила двух девушек, которые 

будут обращены в рабынь. Вот та плата за деяния людьми Нурака – 

болуша. И знайте, что надо не просто нарядить двух девушек в доро-

гие платья и шубы, но и посадить их на породистых коней, в богатой 

сбруе и седлах. 

Вот что говорится в дастане о постановлении деспота Шабдана:  

«Уккула, жүрт, ыгы бар го ар иштин, 

Бир миң теңге губернотор чай ичсин.  

Бир миң койду Байзак менен Балтабай, 

Баякелер, Манапбайлар алышсын. 

 



210 
 

Кун тартуусу эки кыз деп айтылсын, 

Экөө бирдей эки күлүк ат минсин. 

Упчун жабуу, жасалгалуу кулакчын,  

Каймал төөлук ээр-токум жабдылсын». 

Поскольку выбрать девушек, которые были бы обращены в не-

вольниц, поручили болушу Нураку, то он постарался угодить Шаб-

дану. А именно не просто выполнил это поручение, отобрав для этого 

у одних из родителей-бедняков одну единственную дочь, но еще соб-

рал с населения своей волости сорок валухов и за врученные за их про-

дажу на базаре деньги купил парчу и плющ, из которых сшили для 

двух девушек наряды. 

В тех же целях – чтобы купить для невольниц чистокровных ска-

кунов собрали с каждого жителя по сто овец. Что касается платы виры 

за убийство других шестерых мужчин из числа бедняков, то в своём 

постановлении Шабдан написал «отказать» и скрепил договор между 

манапом Касымбеком и болушем Нураком печатью. 

Затем, несмотря на плач двух девушек, обращенных по воле Шаб-

дана в рабынь, и стенания, вмиг постаревших от горя, матерей деву-

шек, одна из которых вырывалась из рук женщин, чтобы умереть, но 

не отдать дочь в рабство, Шабдан собрал с народа деньги, как и тре-

бовал –в размере тысяча сом-рублей. А затем в сопровождении сорока 

джигитов, погнавших впереди себя тысячную отару, чинно уехал вос-

вояси, охладив сердца простолюдин: 

«Алты эр өлсө «аткез» дешип тыштатып, 

Бир манапка эки кызды сыздатып. 

Бүтүмчүлөр мин кой, миң сом олжо алып, 

Кете берди эл журөгун сыздатып»[5, 275]. 

Но разве не видно на примере современных аксыйских трагичес-

ких событий в Кыргызской Республике, а именно расстрел властями в 

2002 году мирных демонстрантов в Аксыйском районе, что и нынеш-

ние шабдановские последователи в лице первого экс-президента Ас-

кара Акаева и его коррумпированного режима, искусно возводящие 

этого предателя своего народа, рьяного служителя колониального 

царского режима и деспота-феодала – Шабдана, в ранг «государствен-

ного деятеля», ставя ему в центре столицы страны памятник, точно 



211 
 

также обошлись и с неповинно убиенными семи простыми аксыйс-

кими жителями. Организовав убийство собственных соотечественни-

ков из числа кыргызской молодежи, ставших на защиту родной земли 

Узёнгу Кууш, которую преступно продал Китаю, бывший тогда глава 

государства Аскар Акаев, кыргызские чиновники дали понять общест-

венности, что в своей смерти они повинны сами. А что касается ис-

полнителей виновников трагедии, то их сразу же назначили на другие 

высокие руководящие посты республики.  

Та же участь постигла и правозащитника – простого жителя го-

рода Нарын, убиенного силовыми органами государства только за то, 

что посмел выступить против беспредела со стороны бакиевского по-

литического режима, совершавшего те же преступные деяния в зе-

мельных и экономических вопросах, что и сотворила акаевщина на 

протяжении более пятнадцати лет своего правления. Родственникам 

погибшего и общественности местные власти объявили, что в собст-

венной гибели повинен он сам. 

Возвращаясь к деяниям Шабдана, следует отметить, что на его со-

вести, согласно различным источникам кыргызского фольклора конца 

ХIХ века, смерть известной в народе красавицы Ак Мөөр – младшей, 

шестой по счету жены его отца Жантая.  

Манап Жантай из племени сарбагыш, в свои 70 лет насильно взял 

себе в жены 14-ти летнюю Ак Мөөр, которая была из рода чоро пле-

мени саяк, угрожая, в случае отказа девушки выйти за него замуж, вы-

резать весь ее род, живший на берегах озера Сон-Көл.  

Шабдан, продолжая преступную и предательскую политику 

своего отца манапа Жантая по отношению к собственному народу, пе-

решел на службу к царскому самодержавию именно в тот период, 

когда кыргызский народ подвергался одновременному гнету и наси-

лию со стороны Кокандского ханства, Российской империи и Цинс-

кого Китая. Он стал активно участвовать со своими джигитами, в сос-

таве царской армии, в уничтожении и порабощении своего народа и 

родного края, выступая также в роли проводника, указывая каратель-

ным царским войскам все тайные горные тропы, за которыми укрыва-

лись на перевалах доселе неуязвимые и недосягаемые кыргызские 

повстанческие отряды. 



212 
 

Приведем лишь неполный список примеров, раскрывающих пре-

дательство Шабдана по отношению к кыргызскому народу и Оте-

честву. В 1868 году Шабдан принимал активное участие со своими 

джигитами в кровавом подавлении повстанческой армии манапа Ос-

мона, сына Тайлак баатыра.  

В 1876-1878 годах Шабдан в составе карательного войска гене-

рала Скобелева принимает самое активное участие в уничтожении в 

горных укрытиях армии сопротивления алайских кыргызов и в поимке 

сыновей Курманжан-датки, которые руководили на Алае освободи-

тельным движением.  

Именно Шабдан способствовал, выслуживаясь перед царизмом, 

присоединению алайских кыргызов и всего Южного Кыргызстана в 

состав колониальной Российской империи, что привело к утрате наро-

дом не только свободы и независимости, но и своих земель. Цена та-

кого предательства – смерть десятки и сотни тысяч патриотов своего 

Отечества, среди которых через казнь и ссылки нашли кончину сы-

новья и внуки алайской царицы Курманжан-датки. Именно ей принад-

лежат слова, сказанные сыну Камчыбеку, которого царские палачи, по 

сфабрикованному делу, собрались повесить на площади – на глазах 

собравшегося народа, что он должен достойно, как подобает мужчине, 

встретить смерть, без страха глядя ей в лицо. 

В 1878 году Шабдан вместе со своим многочисленным отрядом 

участвует в составе царской карательной армии, оснащенной в те вре-

мена современными семизарядными винтовками, артиллерийскими 

орудиями и пулеметами в истреблении и подавлении повстанческих 

отрядов кыргызов в Ат-Баши, т.е. на севере Средней Азии. 

 В 1883 году царь Александр III, вступив на престол, присуждает 

Шабдану за «особые услуги» перед царским самодержавием военный 

чин – войскового старшины, одарив его золотыми часами. Были у 

этого царского холопа – Шабдана и другие медали, и денежные воз-

награждения за уничтожение лучших кыргызских сынов Отечества, за 

отторжение от народа родных земель и обращение его в рабство. 

Кыргызы, как и другое туземное население окраин царской Рос-

сии, были обречены на физическое истребление и вымирание. Этому 

также способствовало тотальное изъятие у них плодородных земель, 

что обрекало их на голодную смерть и болезни. 



213 
 

Говоря о выслуживании Шабдана и ему подобных кыргызских 

феодалов царизму, только наивный политик или деятель может верить 

в “вечную и крепкую дружбу с империалистическими державами и их 

представителями”. История показывает, что во всех без исключения 

случаях иностранные чиновники и дельцы из сферы частного бизнеса 

всегда предавали, и будут предавать своих еще вчерашних союзников 

из числа государственных и общественных лидеров, выходцев из на-

родов слаборазвитых, а потому зависимых и подчиненных стран. И 

делается это с той целью, чтобы установить в этих отсталых регионах 

планеты свое единоличное политическое, экономическое и военное 

господство, с безграничной возможностью максимально выгодно ис-

пользовать, присваивать в них природные и материальные богатства, 

и эксплуатировать человеческие ресурсы.При этом сами бывшие слу-

жители из числа туземного населения превращались, подобно изно-

шенной и прохудившейся солдатской шинели или дырявому сапогу, в 

ненужный для сильных мира сего человеческий «хлам».  

На примере судьбы Шабдана, крупного кыргызского манапа, 

видно, как бесцеремонно обходился колониальный режим имперской 

державы со своими еще вчерашними, бывшими самыми преданными, 

«соратниками» из числа туземных влиятельных лиц, состоявших у ца-

ризма на военной и политической службе, и предававших интересы 

своего народа.  

Именно в период окончательного порабощения кыргызов цариз-

мом и захвата им кыргызских земель, в этих условиях, к тому времени 

уже ставший ненужным для царских чиновников-опекунов, Шабдан 

на старости лет был совершенно позабыт и брошен ими, прожив оста-

ток дней в нищете и, вероятно, запоздалом прозрении. Хотя навряд ли 

с такими такое возможно – пробуждения совести… По этому поводу 

говорит в своих воспоминаниях нынешний известный казахский поэт 

Мухтар Шаханов: «На одной из фотографий Шабдан запечатлен еще 

молодым офицером и на его груди красуются две медали. На другой, 

где он уже состарившийся, усталый человек, из двух прежних медалей 

осталась лишь одна. Причина этого кроется в одной давней истории. 

Однажды, когда Шабдан находился у себя дома, в дверь заглянул про-

ходивший мимо нищий. Шабдан пригласил его в дом, расспросил о 



214 
 

том, о сем. Оказалось, что бедняга с раннего детства был круглым си-

ротой, не имел никого из родственников и жил попрошайничеством. 

Шабдан обвел взором свое жилище в поисках чего-нибудь подходя-

щего, чтобы подать нищему. Прежний достаток и власть канули в 

прошлое, и ничего, кроме единственного серого бычка, у него не ос-

тавалось. Тогда он отстегнул одну из двух медалей, полученных от 

русской Империи и украшавших его старенький мундир, и вложил в 

ладонь бродяги. 

«Ступай на Пишпекский базар», - сказал Шабдан нищему, - про-

дай там эту медаль или обменяй на скотину и постарайся изменить 

свою жалкую жизнь к лучшему» [16, 217]. 

Из вышесказанного видно, что Шабдан сам, будучи уже нищим и 

брошенным царизмом, в силу своего обиженного самолюбия изменил 

свое отношение не столько к бедным слоям кыргызского общества, а 

сколько, скорее всего, к своим бывшим царским покровителям. Когда, 

отдавая нищему некогда восторженно принятый им от рук царских па-

лачей злосчастную медаль, он как бы выражал протест тому, что был 

брошен и позабыт еще вчерашними благодетелями, в лице агрессоров 

и колонизаторов кыргызской земли. И, одновременно, он уже стре-

мится обелить и оправдать себя перед соотечественниками и перед па-

мятью духов-арбаков, людей, убиенных при его соучастии, нашедших 

смерть как в беспощадной борьбе с интервентами и царскими колони-

заторами, так и от лишений, гонений, голода и болезней. Потому-то 

для него, покинутого и позабытого российским самодержавием, царс-

кие медали утратили былую политическую власть и значимость, стали 

лишь обыкновенным цветным, «издевательски кричащим» металлом, 

представляющим лишь материальную ценность и являющимся причи-

ной воспоминаний о былой своей славе и ничтожном падении, как 

убогой и всеми позабытой личности. 

Ведь, скажем, и сама Курманжан-датка, оказалась по воле истори-

ческих обстоятельств в весьма сложных и неоднозначных отношениях 

с царскими чиновниками. Когда на старости лет она стала совершенно 

ненужной колониально-политическому режиму Российского самодер-

жавия, то доживала последние годы и дни в нищете и одиночестве. Но 

причиной тому было не тщеславие, а то, что царизм отнял у этой му-



215 
 

жественной женщины сыновей и внуков, поработил, при существен-

ной поддержке Шабдана со своим военным отрядом, ее соплеменни-

ков и родной край. Эта великая кыргызская женщина жила ради своего 

народа и в своем стремлении оберечь его от насилия и уничтожения, 

пожертвовала своими сыновьями. Оставив после себя добрую память 

народа о себе, как истиной дочери своего Отечества – кыргызской 

земли.  

Всякие умозрительные доводы о том, что Шабдан, состоя на 

службе у царизма, способствовал своими действиями и проводимой 

политикой, якобы спасению кыргызского населения от полного ист-

ребления, такие домыслы лживы и лицемерны, искажающие истори-

ческую правду и оскверняющие память предков, сотнями тысяч загуб-

ленных царскими карательными войсками. В особенности этот гено-

цид царизма по отношению к кыргызкому народу проявился в траги-

чески памятном 1916 году XX столетия, когда доведенные до отчая-

ния народные массы подняли восстание против своих угнетателей и 

поработителей.  

В истории человечества всякий колониальный режим имперских 

государств, в особенности в позднее средневековье и в начальную ка-

питалистическую эпоху, осуществлял геноцид по отношению завое-

ванных народов и стран. Примером тому является массовое истребле-

ние и порабощение в ХIII – ХIХ вв. коренных жителей Африканского 

континента, индейцев Америки, колониальных стран Востока (Индии 

и т.д.), кыргызов и других тюрко-язычных народов Центральной 

Азии, народов Кавказа. 

От окончательного истребления народов царской России и, в 

частности, кыргызского населения, спасла Октябрьская революция, 

осуществленная русским рабочим классом и крестьянством. Именно 

представители первого поколения Советской власти уничтожили в ст-

ране царскую и бай-манапскую власть и класс эксплуататоров, создав 

условия для возрождения, и экономического и культурного развития 

народов бывшей царской империи.  

Таким образом, говоря о деяниях «крупнейшего феодала Север-

ной Киргизии Шабдана Джантаева, пользовавшимся особым покрови-

тельством царского правления за ряд оказанных ему «ценных услуг», 



216 
 

нашедшее выражение в подавлении им повстанческих армий и отря-

дов кыргызского народа и, в частности, сына Курманжан-датки, С.М. 

Абрамзон отмечает: «Система царской колониальной администрации 

была построена на использовании в качестве орудия угнетения мест-

ной феодальной знати. При этой системе, открыто защищавшей инте-

ресы знатных и богатых, трудовая часть населения, особенно беднота 

и многочисленный слой батраков, были лишены не только политичес-

ких, но и самых элементарных человеческих прав. Рассчитывать на 

защиту и помощь они не могли. Народные массы были забиты, ду-

ховно подавлены, находились в темноте, во власти суеверий и пред-

рассудков» [17, 184]. 

Разве нынешнее положение кыргызского народа, ввергнутого в 

позднефеодальные отношения, утрачивающего язык и национальную 

культуру, не испытывает те же кризисы и тяжести, что и два столетия 

тому назад? Когда в обществе наблюдается классовое деление населе-

ния на богатых, зажиточных и социально защищенных групп, с одной 

стороны, и резко обнищавших, бесправных и безработных народных 

масс, с другой стороны, никогда не может быть «всеобщего благо-

денствия». И об этом печальном, но реально существующем положе-

нии вещей надо не замалчивать, а открыто говорить и устранять си-

лами всей прогрессивной общественности. 

Как и более ста лет тому назад, когда из бай-манапской среды на-

чинают формироваться новый класс отечественной буржуазии (это 

ярко видно на примере деятельности состоятельных сыновей Шаб-

дана –Хисамедина, Мокуша, Кемеля и Амана, у последнего был собст-

венный кожевенный завод), такая же тенденция наблюдается и в сов-

ременном кыргызстанском обществе. Причем новоявленные местные 

капиталисты из числа нуворишей – дельцов, банкиров, чиновников, 

депутатов и криминальных элементов так же далеки от интересов и 

чаяний народа, как это было в прошлые времена. И если шабдановы, 

в окружении арзыматов, служили царскому самодержавию, создавая 

на несчастье, страданиях и крови народа, на утрате им свободы и го-

сударственной независимости свое личное благополучие и богатство, 

то нынешние из них выслуживаются перед мировыми политическими 

структурами и организациями частного капитала, при этом в свое удо-

вольствие и во благо себя, домочадцев и родственного окружения, 



217 
 

безгранично правя в своей стране, используя в личных интересах ее 

природные ресурсы и богатства.  

На примере того, каких кумиров выбирает политическая элита, 

возводя их в ранг «важных государственных персон», раскрывается 

сущность самой идеологии, которую и пропагандирует верховная 

власть, нашедшая выражение в пагубной для народных масс экономи-

ческой, налоговой, демографическо-миграционной, языковой и куль-

турной политике, стопроцентно диктуемой и выгодной мировым 

сверхдержавам в лице российских, европейских, американских и 

азиатских стран-доноров. Эти определяемые извне политические и 

экономические реформы в Кыргызстане полностью совпадают с инте-

ресами отечественной элиты из сферы власти, бизнеса и коммерческо-

банковских структур общества. 

Возвращаясь к историко-политической тематике, следует отме-

тить, что, именно из-за нигилистов-предателей своего народа, таких 

как Шабдан и ему подобных феодалов и манапов, раздирающих на 

протяжении XVIII – начала ХХ веков кровавыми междоусобицами 

кыргызское общество, уносящих громадное число коренного населе-

ния, которое было ниспровергнуто в нищету и опустение, стало воз-

можным уничтожение со стороны царской армии кыргызской госу-

дарственности и присоединение ее земель к Российской империи.  

«Граница с Китаем по югу Киргизстана, - пишет А.Н. Бернштам 

по поводу колониального раздела Западного и Восточного Туркестана 

между Российским и Китайскими государствами, - окончательно была 

утверждена в 1895 г. этим завершилась установление пограничной ли-

нии, получившей первоначальное свое оформление в Кульджинском 

торговом договоре 1851 г. и, главным образом, в Чугучагском дого-

воре 1864 г., касающемся границ Илийского края и затрагивающем 

Киргизстан, затем в Санкт-Петербургском договоре1881 г., подготов-

ленном посольством Куропаткина в 1876 г. и в основном устанавли-

вающем западные границы Киргизстана. Наконец, после пограничных 

инцидентов на Памире в 1890, 1891, 1892 и 1893 гг., когда соседние с 

Кыргызстаном государства пытались создать на Памире руками аф-

ганцев и китайцев buffer-states, вопрос о границе был урегулирован 

окончательно. Эта пограничная линия сохраняет свое значение и до 



218 
 

сегодняшнего дня» ((имеется в виду до распада Советского Союза) 

[11, 445-446]. 

Восточный Туркестан, насильственно присоединенный в конце 

XIX столетия Россией и Китаем к составу Китайского государства, с 

древнейших времен (VII в. до н.э.) являлся изначальной родиной вос-

точно-туркестанской ветви кыргызских родов и племен, которые вп-

лоть до начала ХХ века в массовом составе продолжали расселяться 

на этих территориях и оставались там внушительной военной силой. 

Китайцы «всегда больше всего ценили военный опыт кыргызов, о чем 

неоднократно высказываются источники. 

…Анализ китайских текстов о киргизах ХVIII в. показывает зна-

чительную роль, которую они играли в событиях, развернувшихся в 

то время на территории Синьцзяня (по-китайски – «новые границы» - 

примеч. Н.Ч.). Военно-демократический строй киргизов составлял 

одну из самых значительных социальных сил этого небольшого на-

рода, заставившего считаться с собой Китайскую империю. Сила этих 

племен, особенно когда они объединялись в крупные конфедерации, 

наглядно документируется словами китайского источника, в котором 

говорится о том, что «даже чжунгары во время своего могущества не 

могли подмять их под свою власть». Эти слова знаменуют неукроти-

мый дух киргизского народа, который в своей многострадальной ис-

тории, находясь часто в системе отсталых восточных деспотий, сохра-

нил свои жизненные силы»[12, 456]. 

Однако по горькой и печальной иронии судьбы, уже в конце ХХ 

века, почти ровно через столетие, когда суверенный Кыргызстан ста-

новится полноправным преемником Советского государства относи-

тельно собственных исконных земель, современные потомки Шаб-

дана и ему подобных деспотов – правителей кыргызского народа 

грубо и по-предательски нарушают все достигнутые и навсегда ут-

вержденные, и общепризнанные договоры между Россией и Китаем - 

относительно пограничных линий, и безвозмездно передают громад-

ные территории кыргызской земли китайскому государству, как пока-

зывает история, все еще не отказавшему от колониальной политики. 

Заметьте, не внешний иноземный враг разрушает экономику ст-

раны, уничтожает родной язык и духовно-культурное наследие на-



219 
 

рода, распродает его исконные земли, а свои кровнородственные сов-

ременные нигилисты теитбеки, чынкожо, канчоро, тутукханы и шаб-

даны, на совести которых не одна пролитая кровь соотечественников, 

потерянные навсегда гектары родной земли. 

Одним из признаков утраты страной политической самостоятель-

ности и независимости, что приводит к децентрализации государст-

венной власти, является безвозмездная передача со стороны высших 

чиновников собственных территориальных земель соседним госу-

дарствам и народам. 

Беспрецедентный случай передачи современным Кыргызским го-

сударством своих территорий Китаю и Казахстану, и другим среднеа-

зиатским странам не является единственным случаем и примером, а 

имеет исторические аналоги в жизни народа. 

В народной памяти известны случаи, когда местные феодалы-ма-

напы Кемина и Таласа продали огромные территории пастбищ сосед-

ним казахским сородичам-баям. Так, джайлоо – пастбище в Кемине 

было продано за 40 кобылиц. А в Таласе джайлоо Кара-Кыштак, уни-

кальное пастбище, с озерами, где как видно по называнию местности 

никогда не выпадает глубокий снег и круглый год существует поднож-

ный корм для скота, также было за бесценок продано казахам-соседям. 

Притом, что земля вообще не имеет цены, а является источником 

жизни. Свидетельством тому, что джайлоо Кара-Кыштак испокон яв-

лялось кыргызской землей - это исторические письменные источники 

и народные санджыра-родословные и предания. Так, в рукописи 

«Маджму ат-таварих» описываются события, в которых участвуют 

кыргызские кыпчаки Каркары (сын Каркары – Якуб-Бек (Жакып-бек 

– Н.Ч.), сын Якуб-бека – Манас). Эти последние жили в Кара-Кишлаке 

(Кара-Кыштаке – Н.Ч.). Как отмечает В.А.Ромадин, в связи с перево-

дом извлечений из названной рукописи, Кара-Кишлак находился в ра-

йоне современного города Мерке (Казахстан); на современных картах 

там же показана р.Каракыстан. «По преданию, - пишет С.М.Абрамзон, 

- относящемуся примерно к середине ХVIII века, к западу от гор, рас-

положенных в Мерке, находился город Кара-Кыштак, в котором жил 

калмыкский хан Контааджы». [17, 57 (Полевая запись. №9, Кеминский 

район, 1954; предание записано Насреддином Боонбаевым из племени 

сары-багыш (с.Карал-Добо Кеминского района).]. 



220 
 

В кыргызских дастанах – эпосах Семиречье, включая и районы 

Мерке, известны как земли кыргызских племен, в частности жедигер 

и сары-багыш. Если события дастана «Эр Толтой», современника Се-

метея – сына Манаса, предводителя кыргызского племени жедигер, за-

нимавших родные земли в Семиречье, относятся к ХII-ХIV вв., то кыр-

гызские предания о калмыкском хане Контааджы, в которых описы-

ваются сражения кыргызов с калмаками в Кара-Кыштаке и изгнание 

последних из этих мест, относятся к более позднему периоду. На 

джайлоо Кара-Кыштак и сейчас находится курган, где захоронен Кон-

тааджы-хан. Курган состоит из сложенных холмом красных камней, 

которые, по преданию, были принесены каждым из калмыкским вои-

нов с побережья реки и сложены на могиле их предводителя.  

Несмотря на то, что в борьбе с Джунгарским государством Кара-

Кыштак был отвоеван кыргызским народом, где была пролита кровь 

его отважных сыновей, уже в ХIХ столетии это джайлоо продается од-

ним из местных кыргызских баев казахским сородичам. 

Хочется верить, что жизненная сила кыргызского народа преодо-

леет негативные тенденции манкуртизма, предательства и пагубных 

препятствий, и катаклизмов, сумеет устранить рабскую психологию 

местной политической верхушки перед сильным и имущим миром 

сего. 

Как видно из источников, энергетика кыргызского народа изд-

ревле состояла из следующих характеристик и признаков. Это, прежде 

всего, динамичность образа жизни, вольнолюбие народа, его воинст-

венность духа, что отличает кыргызов, от многих современных наций, 

чьи предки на протяжении долгих столетий испытывали на себе бремя 

иноземного порабощения. 

Далее, говоря о жизненной энергетике народа, следует отметить 

его гордость и стойкость, что свидетельствует о древних устоях кыр-

гызской государственности. Не зря, как было сказано выще, кыргызов 

Теңир-Тоо (Тянь-Шаня) называли могучими львами Могулистана. 

Следующий признак – это верность своему народу и государству, 

что нашло отражение в нарицательном для врагов имени кыргызов 

барсбек, когда барс являлся исторически являлся символом мужества, 

силы и верности. 



221 
 

В условиях современности для развития внутреннего духа народа 

актуальной проблемой является поднятие материального уровня 

жизни населения страны, развитие духовной культуры и нравствен-

ного воспитания, возможные, в первую очередь, благодаря возрожде-

нию отечественного промышленного производства, основанного на 

высоких технологиях, что будет способствовать самоорганизации 

членов многонационального общества в политически активное и соз-

нательное сообщество граждан. В этом случае верность людей не бу-

дет замыкаться интересами лишь родоплеменной общности, а прояв-

ляться в рамках национального государства и всего гражданского об-

щества. 

Не менее важнейшими чертами кыргызского менталитета явля-

лись выработанные веками презрение смерти и трудностей, бесстра-

шие народа. Когда честь ставилась и ценилась превыше самой души и 

жизни человека, что видно из изречеения кыргызского народа прош-

лых столетий: «Аманатка берген жанымды намыс үчүн кыяйын» - 

«Душу (жизнь) данную мне под залог, посвящу чести».  

В сочетании с вольнолюбием и воинственностью, закодирован-

ными тысячелетиями в генах народа, это серьезный фактор для ны-

нешних чиновников, думающих сломить волю народа, отмахнуться от 

него как от назойливого насекомого и в конце концов превратить в 

безропотную массу. История показала, что именно свободолюбивые, 

воинственные и бесстрашные кыргызы одними из первых среди цент-

рально-азиатских народов Российской империи подняли в 1916 году 

восстание против царского самодержавия, которое вылилось в народ-

ную революцию. Предки нынешних кыргызов предпочли смерть или 

свободу, вместо унижения, порабощения и геноцида со стороны царс-

кой и собственной бай-манапской верхушки Российского государства. 

Не повторяется ли история, когда местное зажиточное сословие 

власть предержащих обрекает свой народ на страдания, голод, ни-

щету, лишения и скитания, на всевозможные болезни и духовно-

нравственную деградацию, на унизительную роль в качестве уличных 

торговцев, на бесправных, дешевых вольнонаемников, получающих 

от иностранных работодателей гроши и чувство униженности. Правда 

теперь, вместо царских чиновников административных и военных ве-



222 
 

домств Российского государства, координирующую функцию выпол-

няют зарубежные политические и финансово-банковские, коммерчес-

кие ведомства и организации, как российской федерации, так и запад-

ных стран, и США. Фактически глава государства Кыргызстана, не го-

воря уже о других структурах власти страны, находится в прямом под-

чинении от представителей стран-доноров мирового сообщества, ко-

торые не только устанавливают направление и содержание экономи-

ческих и политических реформ в кыргызстанском обществе, но и бе-

рут на себя право осуществлять реформу судебно-правовой системы 

страны, ее языковой политики. Как показывает жизнь, цель и содер-

жание всех этих диктуемых реформ – превращение Кыргызстана в 

отсталый и зависимый во всем придаточный сырьевой регион.  

И одной из важных задач современности для Кыргызстана яв-

ляется формирование национального самосознания среди молодежи в 

Кыргызском государстве, возможном на основе открытого разоблаче-

ния и упразднения национальный нигилизма, связанного с преднаме-

ренным занижением оценки собственного народа, сеянием сомнения 

и неверия в его прогрессивное материальное и духовное развитие. 

Сведением на нет необходимости знания и соблюдения народных тра-

диций и обычаев, и стремлением подмены их догматическими кано-

нами той или иной религии. А также проявлением откровенного язы-

кового нигилизма, выступающего в форме отрицания и искажения 

отечественной истории, открытого игнорирования необходимости 

обязательного знания и общения на своем материнском языке (эне 

тил), что предполагает обеспечение на государственном уровне всес-

торонне полного и объективного обучения кыргызскому языку, как 

языку государства, детей дошкольного и школьного возрастов. Однов-

ременно это способствует достижению гражданского согласия в Кыр-

гызской Республике, связанного, в первую очередь, с формированием 

гражданского общества, благодаря государственному языку, который 

способствует достижению взаимопонимания и единодушной согласо-

ванности между различными этническими и социальными общнос-

тями страны. 

  



223 
 

Литература: 

1."Nihilism"EncyclopediaBritannica. //https://www.britannica.com 

/topic /nihilism. 

2. Crosby, Donald A. (1998). "Nihilism". Routledge Encyclopedia of 

Philosophy. Routledge. doi:10.4324/9780415249126-N037-1. ISBN 978-

0-415-25069-6: https://en.wikipedia.org/wiki/Nihilism. 

3. Deleuze, Gilles. Nietzsche and Philosophy. — London: The Athlone 

Press, 1962. — «Nietzsche calls the enterprise of denying life and 

depreciating existence nihilism.». — ISBN 978-0-231-13877-2: 

https://antilogicalism.com/wp-content/uploads/2017/07/nietzsche-and-

philosophy.pdf. 

4. Pratt, Alan. "Nihilism." Internet Encyclopedia of Philosophy: 

https://ru.ruwiki.ru/wiki/Internet_Encyclopedia_of_Philosophy. 

5. Кыргызы. Источники, история, этнография», 1996. [сборник]. 

Кыргызы. Источники, история, этнография. Сост. О. Караев, К. 

Жусупов. С // Бишкек: «Илим». 1996. 526 с.; Атабаев А. «Легенда об 

Огуз-хане» в журнале Дружба Народов, номер 8, 2002: 

https://magazines.gorky.media/druzhba/2002/8/legenda-ob-oguz-

hane.html. 

6. Морозова Е. Нельзя допускать, чтобы из-за клочка земли проис-

ходили вооруженные конфликты. 25.11.2022: 

https://bulak.kg/2022/11/25/sadyr-zhaparov-nelzya-dopuskat-chtoby-iz-

za-klochka-zemli-proishodili-vooruzhennye-konflikty/. 

7. Село Достук перешло Таджикистану. Взамен мы получили 91 

га земли. 27 февраля 2025г. 

//https://kaktus.media/doc/518763_kamchybek_tashiev:_selo_dostyk_pere

shlo_tadjikistany._vzamen_my_polychili_91_ga_zemli.html. 

8. Ак калпак- древняя головный убор кыргызов: 

https://vk.com/wall-6051001_808200. 

9. Центральный Государственный Военно-исторический Архив 

России. Ф. Военно-ученный архив. Оп. 1. Д. 18551. Л. 23. 

10.Халха-монголы: 

//https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A5%D0%B0%D0%BB%D1%85%

D0%B0-

%D0%BC%D0%BE%D0%BD%D0%B3%D0%BE%D0%BB%D1%8B. 



224 
 

11.Тагай бий (Мухамед Кыргыз) Борьба за независимость: 

https://300.ya.ru/v_SINTLEPB?nr=1&utm_referrer=https%3A%2F%2F3

00.ya.ru%2Fservice-worker.js. 

12. Бернштам А.Н. Избранные труды по археологии и истории 

кыргызов и Кыргызстана. Т.1. Издательство: Айбек, 1997 – 702 с. 

13. Алп Тообок. Шабдан казалы. Жети эрдин олуму. – Бишкек, 

«Шам», 2002. Т.18. 

14. Борбордун Кору. Инв №5171, 1-дептер. 72-76 бб. 

15. Арман ырлары жана Ак-Мөөр -Б.: «Шам», 2003. 

16. Айтматов Ч.А. Собрание сочинений: В 7 т. Т.6 – М., 1998. 

17. Абрамзон С.М. Киргизы и их этногенетические и историко-

культурные связи. Фрунзе: Кыргызстан, 1990. — 480 с. 

 

  



225 
 

Иманкожоев Таалайбек Асанович 

Ж.Баласагын атындагы 

КУУнун философия, маданияттын  

теориясы жана тарыхы кафедрасынын  

ага окутуучусу  

 

БАЙЫРКЫ КЫРГЫЗДАРДЫН ДҮЙНӨ ТААНЫМЫНДАРЫ 

МИФОЛОГИЯ ДҮЙНӨНҮ ӨЗДӨШТҮРҮҮНҮН ЫКМАСЫ  

КАТАРЫ ЖАНА КЫРГЫЗ МИФТЕРИНДЕГИ  

КОСМОГОНИЯЛЫК ТҮШҮНҮКТӨР 

Кыргыз эли Орто Азиянын байыркы элдеринин бири болуп эсепте-

лет. Ири чыгыштаануучу академик В.В.Бартольд: «Кыргыздар Орто 

Азиянын эң бир байыркы элдеринин эсебине кирет. Азыркы учурда 

Орто Азияда жашаган элдердин ичинен тарыхта аталышы андан эрте 

кездешкени түк дагы жок» [5. 475], – деп жазган. Чынында эле Кыргыз-

стандын территориясында адам издери болжол менен мындан 300–200 

миң жыл мурда пайда болгон. Эң алгач «кыргыз» этноними кытай жыл-

наамаларында биздин заманга чейинки 201-жылдан тарта кездешет. 

Байыркы кыргыздардын тарыхына тереңден үңүлүп кирбей туруп 

белгилей кетсек, кыргыз эли өзүнүн тарыхындагы коомдук жана мада-

ний өнүгүүсүндө көтөрүлүү жана төмөндөө баскычтары менен алма-

шылганын мүнөздөөчү доорлорду баштан кечирди. Айрым учурларда 

анын тарыхы трагедиялуу да болду. Чет жердик баскынчылардын басып 

кирүүлөрү жана талап-тоноочулук жортуулдары маалында кыргыздар 

теңтешсиз күрөштөрдө көптөгөн ирет ата-бабадан калган жерин жана өз 

алдынчалуулугун сактап калышкан. Кыргыз эли өнүгүүнүн оор, татаал 

жолуна карабай, өзүнүн маданиятын калыптандырды, мунун башаттары 

байыркылыктын тереңинде жатат. 

Байыркы кыргыздардын маданияты көчмөндүк менен аныкталган. 

Көчмөндөрдүн чарбачылыгынын негизин мал багуучулук түзгөн, анын 

эң маанилүү багыты жылкы жана кой багуу, ошондой эле төөлөрдү жана 

азыраак санда ири мүйүздүү малды кармоо болгон. Муну өнүктүрүүгө 

аймактын жаратылыштык-географиялык шарттары жана элдин кылым-

дардан берки жашоо көндүмү түрткү берген. 



226 
 

Байыркы кыргыздарда бекемделген жана турук алган мал багуу чар-

бачылыгынын өзү калк тиричилигин өткөргөн аймактын, атап айтканда, 

тоо жеринин жаратылыш шарттарына абдан эле дал келген. Тик беттер, 

капчыгайлар, кескин континенталдык климат чарба жүргүзүүнүн мал ба-

гуучулук үлгүсүнүн калыптанышына түрткү болгон. Белгилей кетсек, 

жылкы өстүрүүгө өзгөчө көңүл бөлүнгөн, неге дегенде ат көчмөн калк 

үчүн тиричилик жүргүзүүнүн негизги өзөгү болуп эсептелинген. Ат үс-

түндө кыргыздар жер которуп, атчан согушуп, малды карашкан ж.б. Ат 

адамды бүт өмүр бою: бала кезинен жашоосунун акырына чейин коштоп 

жүргөн. Ат адамдын ишенимдүү жандап жүрүүчүсү болгон, аны алды-

дагы коркунуч тууралуу эскертип, кырсыктардан коргогон». Мындан 

тышкары, ат жол жүрүүнүн бирден бир каражаты катары ар башка көч-

мөн элдердин маданияттарынын бири-бирине таасир этүүсүнө көмөк-

төшкөн, муну менен көчмөн цивилизациянын калыптануусуна жана өнү-

гүүсүнө салым кошкон. Б.Б.Акмолдоеванын пикиринче, байыркы кыр-

гыздардын жылкы багууну өздөштүрүүсү алардын дүйнөнү таанып-би-

лүү чектеринин кескин артылышына шарт түзгөн [3. 171]. 

Байыркы доордо кыргыздарда жупуну жер иштетүү жана аңчылык 

болгонун тарыхый маалыматтар күбөлөп турат. Байыркы көчмөн мада-

нияттын алкагында кыргыздарда металл иштетүү менен байланышкан 

турмуш-тиричиликке жана чарбачылыкка керек ар түрдүү буюмдарды 

жасоого тийиштүүлүктөгү үй кол өнөрчүлүгү түрүндө өнөр жай өнүгү-

шүнүн элементтери орун алганы байкалат [1. 15]. 

Байыркы кыргыздардын кийими, буюм-тайымдары жана идиш-аягы 

кыймылдагы жашоого ылайыкташылган. Тиричиликте териден, кийиз-

ден жана жүндөн жасалган буюм-тайымдар – үйдө жана жоо бетине чык-

канда керектелчү ар кыл кийимдер, куржундар, сабаа ж.б. буюмдар кол-

донулган. Бул буюмдар адамдын турмуш-тиричилигинин бардык тар-

мактарында ишенимдүү колдонулган. Алар өздөрүнүн реалдуу көмөкчү 

мүмкүнчүлүктөрүнөн улам адам менен жаратылыштын ортосундагы 

байланыштыруучу бөлүм, ошоло эле маалда анын таанып-билүүлөрүнүн 

жана өзгөртүп түзүүлөрүнүн аспабы катары эсептелинген. 

Объективдүү дүйнө адамдарга буюмдар жана алар менен болгон 

иш-аракеттер аркылуу кабылданган. Буюм-тайымдар байыркы кыргыз-

дардын бүткүл тажрыйбасын, анык болуу тууралуу анын түшүнүүлөрү-

нүн бүткүл жыйындысын өздөрүнө камтыган. 



227 
 

Байыркы кыргыздардын маданият жаатындагы түшүнүктөрү туура-

луу көрүнүктүү тарыхчы С.М. Абрамзон: «Өздөрүнүн маданий өнү-

гүүсүнүн деңгээли боюнча кыргыздар түндүктө жана чыгышта орун-

очок алган коңшуларынан кыйла жогору турушкан» [1. 16], – деп жазат. 

Ушуга окшогон көз караш-позицияны башка изилдөөчүлөр да карманы-

шат [18. 29–40]. 

Демек, байыркы кыргыздардын маданиятын изилдөөчүлөр күбөлө-

гөндөй, анын тулкусунда коомдун руханий жашоосунун талаптарына 

жооп берип, реалдуу ойдун башаттары жаралган. 

Мындай жыйынтыкка биз байыркы кыргыздардын мифологиялык 

аң-сезимин, адепки ишенүүлөрүн жана эмпирикалык билимдерин ана-

лиздөөнүн негизинде келдик, алар адамдардын руханий прогрессинин 

маанилүү жана зарыл тепкичтеринен болуп эсептелишет жана сөзсүз 

түрдө теориялык таанып-билүүнүн түйүлдүктөрүн калыптандырууда 

чоң ролду ойношту. Мунун аныктыгына ынанууга алардын айкын тары-

хый-философиялык анализи мүмкүнчүлүк берет. 

Тарыхый-философиялык адабиятта кыргыздардын мифологиялык 

аң-сезими проблемалары ар кыл түрдүү көз караш-позицияларда изилде-

нүүдө. Андан да кыргыздардын мифологиялык аң-сезими, анын оң жана 

сарамжалдуу тенденциялары атайын философиялык изилдөөлөрдүн 

предмети боло элек. Мына ушундан улам тарыхый-философиялык 

илимдин алдына мифологиялык дүйнө кабылдоону анализдөө жана 

анын кыргыз элинин социалдык-философиялык оюнун генезисиндеги 

ролун көрсөтүү милдети коюлат. 

Байыркы мезгилдерден тарта адамдар өздөрүнүн жашоо ишмердүү-

лүктөрү процессинде курчап турган анык болууну кабылдап жана чагыл-

дырып, ошону менен катар кубулуштар жана буюмдар ортосундагы бай-

ланышты туруктуу аңдап туюнуу менен, тышкы дүйнө тууралуу өздөрү-

нүн билгендерин кеңейтишкен жана тереңдетишкен. Анык болуу туура-

луу толук билимдерге ээ болбой туруп, бирок өзүнүн карамагында чы-

гармачылык элестетүү, билгичтик жана жалпылай алуу мүмкүнчүлүгү 

(жадесе муктаждыктын болушу) сыяктуу жөндөмдүүлүктөргө ээлик кы-

луусу менен катар, аңдап туюнулбаган, көбүнчөсү алдын ала айтып бол-

богон жаратылыштын алдында табигый коркуусунан улам адамдар ички 

ой-кыялы аркылуу стихиялык күчтөрдү жандандырышкан, муну менен 



228 
 

аларды кыйла түшүнүктүү, демек, өздүк элестетүүлөрүндө, кабылдооло-

рунда азыраак кооптуу болушуна жетишишкен.Так мына ушул курал-

гандардан миф келип чыгат, ал Ф.Х. Кессидинин аныктамасына ылайык, 

«дүйнө туюнуунун өзгөчөлүү түрү, жаратылыш кубулуштары жана 

коомдук жашоо тууралуу спецификалуу, образдуу, туюмдуу, синкреттик 

көз алдыга келтирүү бар, бул – коомдук аң-сезимдин эң бир байыркы 

формасы» [12. 41]. 

Мифологиялык аң-сезим дүйнөнү ой элегинен өткөрүү, аңдап түшү-

нүү аракетинен улам келип чыгат жана акыр аягында аны өздөштү-

рүүнүн, жеткире түшүнүүнүн ыкмаларынын бири катары көрүнөт. Ал – 

тарыхый жагынан дүйнөнүн биринчи бүтүндүк сүрөттөлүшү, бул адамга 

өзүн аңдап туюнууга, дүйнө курулушунда өзүнүн абалын аныктоого, 

кандайдыр ага жакындан аралашууга жана өзүнүн болмушунун маңыз-

дуу толтурулушуна, ошондой эле өзүнүн жашоосун максаттуу кылууга 

мүмкүнчүлүк берет. адам өзүн жана дүйнөдөгү ордун аңдап-туюнуу фак-

тысын мифтерден оңой эле байкоого жана түшүнүүгө болот. Мифология 

бир эле учурда дүйнөнү аңдап-туюнуу процесси жана натыйжасы. 

Албетте, абстракташтыруунун жана жалпылоонун жетишпегенинен 

мифологиялык аң-сезимдин негиздерин адамдардын дүйнө тууралуу 

кыялдык жана фантастикалык түшүнүүлөрү түзүшөт. Ошону менен 

бирге, мифология – бул абстракташтыруу менен жалпылоонун натыйжа-

ларын адамдардын байыркы практиканын деңгээлинде түздөн-түз аңдап 

туюнуусу. Же тескерисинче, мифтерди түзүүчү байыркы адамды теоре-

тик катары кароого туура келет. «Байыркы мифтерде, – деп белгилеп ке-

тет Гегель, – миф жөн эле жабуу катары эмес, аларда жагдай алгач ой 

жоруу жаралып, анан барып дароо мифке айландырыла калган эмес» [8. 

82]. 

Мына ушундайча, мифология коомдук өнүгүүнүн белгилүү бир бас-

кычында келип чыккан, анын негизинде адамдардын реалдуу муктаж-

дыкьары орун алган. Ал архаикалык ой жүгүртүүнүн натыйжасы катары 

баарынан мурда таанып-билүүнүн туюмдук-эмоционалдык тепкичи ме-

нен байланышкан. Адамдардын мификалык түшүнүүлөрү азыраак абст-

рактуу болуу менен, көбүрөөк элестүү. Ошону менен бирге, мифология 

реалисттик аңдап-туюнуунун элементтерин өзүнө камтуу менен, «белги-

лүү бир өлчөмдө таанып-билүүчүлүк функцияны аткарган жана тарыхый 



229 
 

биринчи форма – адамдын жаратылыштык кандай болсо, так эле ошон-

дой социалдык дүйнөнү өздөштүрүү эсебинде чыккан. Тарыхый өнү-

гүүнүн алгачкы тепкичтеринде миф дүйнөнү өз алдынчалуу көрүү ка-

тары, ой жүгүртүүнүн өз алдынчалуу ыгы катары аң-сезимдин үстөмдүк 

кылуучу формасы болуп эсептелет» [7. 28]. 

Мифологиялык аң-сезим бардык элдерге мүнөздүү, ал эми айрым-

дары үчүн ал ушу бүгүнкү күнгө дейре анык болуунун түшүндүрүүнүн, 

ойлоп түшүнүүнүн ыгы болуп эсептелинет. Дүйнөнү мифологиялык ка-

былдоо (дегеле аң-сезимдин негизи катары) байыркы кыргыздардын ма-

даниятынын бир бөлүгүн түзөт, алар үчүн өндүргүч күчтөрүнүн ушун-

дан улам келип чыгуучу бардык жыйынтык-корутундулары менен өтө 

төмөн деңгээли мүнөздүү. Атап айтканда, мифтерде кыргыз элинин бо-

лумушунун идеалдар деңгээлине карата практикалык багытталуулары-

нын чөйрөсүнүн бөлүгү көңүлгө алынган. Мына ушундан улам мифоло-

гиялык аң-сезим социалдык болумуш тарабынан көңүлгө алынуучу ку-

булуштар, формалар, фактылар ортосундагы себептик-натыйжалык бай-

ланыштарды бөлүп көрсөтө албайт. Бирок ошол эле маалда мифология-

лык аң-сезим, жогоруда белгилеп кеткендей, адамдын интеллектуалдык 

алсыздыгынын натыйжасы гана эмес, кайсы бир мааниде реалдуулукту, 

өзүн ой элегинен өткөрүү, түшүнүү жана дүйнө түзүлүшүндө өзүнүн аба-

лын аныктоо аракеттери дагы. Ал – таза эле ойдон чыгаруунун жана фан-

тазиянын натыйжасы эмес, анда дүйнө тууралуу реалдуу билимдердин 

элементтери камтылган. Так ушул мифологиялык аң-сезимдин алка-

гында «дүйнөнү кыйла так, адекваттуу аңдап туюнуу жана түшүндүрүү 

муктаждыгы жогорулап өсөт» [16. 33], булар өздөрү дүйнөнү реалисттик 

кабылдоонун түзүлүп жана өнүгүүсү үчүн өбөлгөлөрдү түзүштү. Ушун-

дан улам А.С. Токарев менен Е.М.Мелетинский мындай деп жазышат: 

«Мифология өзүнүн синкреттик табиятынан улам философияны, или-

мий түшүнүүлөрдү, адабиятты өнүктүрүү үчүн адепки материал катары 

кызмат кылып, ар кыл түрдүү идеологиялык формалардын генезисинде 

олуттуу роль ойноду» [17. 15]. Кыргыз мифологиясы, атап айтканда, 

азыркы учурда материалдык өндүрүш деп аталганды чагылдырат, ал ру-

ханий өндүрүштүн толук түрдө аныкталган тибине жана деңгээлине дао 

келет. Ал байыркы кыргыздардын негизги алектенүүсү – мал багуу ме-

нен тыгыз байланыштуу.  Албетте, мифологиялык аң-сезимде чоң 

орунду фантастикалуулук, ажайып кооздук ээлеп турат, ошону менен 



230 
 

бирге мифтерде, бул биздин изилдөө үчүн өзгөчө маанилүү, адамдардын 

үзгүлтүксүз кыймылдагы реалдуулукту түшүнүүдөгү жана түшүндү-

рүүдөгү, чечмелөөдөгү түбөлүктүү тыкыр муктаждыктары чагылды-

рылды. Ушул мааниден алганда, биздин байыркы ата-бабаларыбыздын 

дүйнө жана адамдын өзү тууралуу реалисттик элестетүүлөрүнүн жыйын-

дысын сөзсүз түрдө өзүнө камтуу менен кыргыз мифтери жомоктордон, 

легендалардан, элдик уламыштардан айырмаланышат, булардын маз-

муну негизинен жок жерден ойлоп чыгаруу катары кабылданат 

Ар кыл булактардан белгилүү болгондой, кыргыздардын миф жара-

туу-чулугунда өзгөчөлүү орунду космогониялык сюжеттер ээлеп турат, 

булардын борбордук өзөгү болуп Ааламдын актуалдуу абалын: анын тү-

зүмүн – анын бөлүмдөрүнүн жыйындысын, байланышын жана функция-

ларын, айрым учурларда алардын сандык параметрлерин баяндоо ара-

кети эсептелинет. Биздин байыркы ата-бабаларыбыз, азыркы заманбап 

илимдин позициясынан алганда, Ааламдын келип чыгуу процессин же-

тиштүү эле жупуну сүрөттөйт. Алсак, байыркы түрк (орхондук) жазуу 

түрүндөгү күбөлөндүрүүлөргө (жазууларга) ылайык, буларга байыркы 

кыргыздардын түздөн-түз тийиштүүлүгү бар, алгач «көк асман» жана 

«кара күрөң жер жаратылып, андан соң булардын ортосунда «адам ба-

ласы» келип чыккан. Байыркы түрк энесай эстеликтеринде «көк асман» 

ошондой эле дүйнөнү чүмкөгөн «чатыр» деп аталган, анда күн сайын 

(жана түнү сайын) Күн менен Ай жаралышат. Көңүл бурууга арзыган 

башка асман телолорунун ичинен (кытай булактарынын күбөлөндү-

рүүсү боюнча ошондой эле «жети планета» эскерилет. Ошол эле орхон 

жазууларындагыга ылайык, катуу Жер байыркылардын аң-сезиминде 

төрт тарабынан чектелген жана төрт бурчу бар мейкиндик болуп элесте-

тилет; анда түрктөр деп түшүнүлгөн «адам баласы» жайгаштырылган 

[18. 536–537]. 

Өзүнөн өзү түшүнүктүү, жамааттык тажрыйбанын кеңейиши, улам 

жаңы билимдерге ээ болуу, материалдык өндүрүштүн өсүшү менен ми-

фологиялык фантазиялардын, аңдап туюнуулардын, божомолдоолордун 

алкагы кеңейген, мифтин өзүнүн дүйнө кабылдоосу жана мазмуну та-

таалдашкан. Бирок, бардык бул умтулууларга карабай, кыргыздардын 

мифологиялык аң-сезиминде асманга, жерге, сууга ж.б. карата байыркы 

көчмөн түрктүк элестетүүлөр жана урматтоо мамилеси сакталып калган. 



231 
 

Көрүп турганыбыздай, биздин байыркы ата-бабаларыбыздын ки-

йинки космогониялык мифтеринде алардын Ааламдын түзүмү тууралуу 

элестетүүлөрү чагылдырылган. Бул мифтердин көпчүлүгүндө дүйнө үч 

чөйрөдөн турары алып чыгылган: жогорку (асман), ортоңку (жер) жана 

төмөнкү (жер асты). Кээде аларда өздөрүнүн асмандары (же аларсыз), 

деңиздери, дарыялары жана да күңүрт жарыгы менен Айы жана Күнү 

жайгаштырылган жер астындагы жашоосу бар өзгөчөлүү дүйнөлөр (же 

жерлер) тууралуу айтылат. Бардык учурларда асман чатыр түрүндө жер 

үстүн чүмкөп турат. Кыргыздардын аалам тууралуу ушундайча элесте-

түүсү «Эр Төштүк» эпосунда кыйла ачык чагылдырылган, анда дүйнө, 

анын түзүмү татаал жана бай диний-мифологиялык кабылдоо аркылуу 

көз алдыга келтирилген. Убагында В.М.Жирмунский так ушул жагдайга 

көңүлүн буруп, жазган: «Бул жомоктук сюжеттин негизинде, кейпи, түрк 

элдеринин байыркы бакшылык ишенүүлөр менен байланышкан каар-

мандын тиги дүйнөгө барып келгени тууралуу байыркы мифологиялык 

элестетүүлөр жатат» [10. 79]. 

«Эр Төштүк» мифоэпосу мазмундук жана түзүмдүктө үч бөлүмгө 

ажы-рымдалат: биринчи – Эр Төштүктүн жер астындагы падышачы-

лыкка кабыл-ганга чейинки жер кезүүлөрү; экинчи – анын жер астын-

дагы дүйнөдөгү иш-аракеттери; үчүнчү – каармандын жер үстүнө кай-

тышы [20]. Эгерде бул чыгарма-нын көркөмдүк, психологиялык учурла-

рынан бир аз четтесек, анда эпостон бир аз шөкөттөлгөн формада асман-

дан, жерден жана жер астындагы чөйрөдөн туруучу дүйнөнүн түзүмүнүн 

баяндалышын байкоого болот. Демек, байыркы кыргыздардын басым-

дуу өлчөмдө ички туюмга негизденген тышкы дүйнө тууралуу элесте-

түүлөрү маңызында ушул үч чөйрөгө барып такалат, булар, сөзсүз түрдө, 

таанып-билүүнүн объектиси катары кызыгуу жарата алышат. 

К.С.Давлетовдун «Эр Төштүк» эпосу «өзүнүн келип чыгышы менен 

адамдын жаратылыш үстүнөн жеңишин чагылдырат, булар акыр түбү 

мифологиянын жок болуп кетишине алып келет» деп бекемдегенине то-

лугу менен кошулса болчудай» [10. 86]. Бул бекемдөөгө байланыштуу 

эпостун мазмуну, анын негизги идея-лары – бул диний-мифологиялык 

кабылдоонун, фантазиялардын жана тийиш-түү чечмелеп түшүндү-

рүүлөрдүн натыйжасы гана эмес, ошондой эле адам акылынын, курчап 

турган анык болууну түшүнүүдөгү жана түшүндүрүүдөгү аң-сезиминин 

элементардык керектөөлөрүнүн жыйынтыгы дагы. 



232 
 

Кыргыз элинин көп сандаган космогониялык мифтеринин арасында 

өзүнүн жупуну-реалисттик сюжети боюнча өзгөчөлүү орунду, биздин 

көз карашыбызда, «Үркөрдүн кызы Үлпүлдөк сулуу» жана «Ак сары ат, 

көк сары ат» мифтери ээлейт [3. 11–45]. Бул мифтерде Жети каракчы 

(Чоң Жетиген) байыркы убактарда Үркөрдүн (орусчасы – Плеяды) кызы 

Үлпүлдөк сулууну уурдап, асманга чыгып кетишет, бул үчүн Үркөр 

жети каракчыны ушу азыркыга дейре кубалап жүрөт имиш, бул асман-

дын түндүк тарабынан түндүн бүткүл уланышында байкалат. Андан ары 

Жети каракчынын Кичи Жетигенге тийиштүү, аркандалып шалбаада от-

топ жүргөн эки жылкыга көздөрү түшөт. Аркандын экинчи учу Кут жыл-

дыздын (Алтын казык) колунда. Каракчылар жылкыларды уурдап кет-

мекчи болушат. Бирок алардын арам тилеги эч качан ишке ашпайт, се-

беби ар бир жолу аларга таңдын атып кетиши жолтоо болот. Бул түбө-

лүктүү кайталанып келет. 

Албетте, мифологиялык аң-сезимге карата колдонулгандай кылып 

категориалдык аппарат тууралуу кеп козгогондо болбойт, бирок так 

ушул мифте түшүнүктүүлүк-образдык түзүм келип чыгат, булар катего-

риалдык схемалардын адепки үлгүлөрү болуп эсептелишет. 

Жогоруда айтылгандан көрүнгөндөй, бул мифтерде байыркы кыр-

гыздар мезгил жана мейкиндиктин чексиздиги тууралуу өздөрүнүн жу-

пуну аңдап-туюнууларын чагылдарышкан. Аларда жаратылыштык ал-

буут күчтөр кандайдыр жандуу катары алып чыгылган, алардын баян-

доолорунда ойдон чыгаруулардын, фантазиялардын жардамы аркылуу 

түзүлгөн элестетүүлөр мисал келтирилген, бирок ошону менен катар 

аларда же кыйла табышмактуу, алдын ала айтып болбогон дүйнөдө 

кыялдын, ишенимдин жардамы аркылуу багыт ала билүүгө карата толук 

түшүнүктүү каалоо, же капыскы ички көзү ачылуу, же анык болууну жөн 

гана аңгемелөө – сарамжалдуу маңыз камтылып келинген. Байыркы кыр-

гыздардын түшүнүүлөрүндө Күн, Жер, Ай, жылдыздар, табият күчтөрү 

жана адамдын өзү бүтүндүн бөлүгү болуп эсептелишет, мында бардыгы 

өз ара байланыштуу, өз ара шартталган, ушунда гана тирүүлүктүн бо-

лушу мүмкүн жана так ушунда гана адамдардын ишинин оң болушунун 

негизи камтылган. 

Сөзсүз түрдө космогониялык мифтер менен байланышта «дүйнөлүк 

дарак» же «өмүр дарагы» деп аталган, эң эле ар түрдүү мифологиялык 

баалоолорду, көз караштарды, аңдап-туюнууларды өзүнө сиңирген жана 



233 
 

камтыган ишенимдин (кыргыздарда аны коштоп жүрүүчү элестетүүлөр-

дүн) болуу фактысы белгилүү бир кызыгууну жаратат: ал – жашоонун 

булагы, түшүмдүүлүктүн белгиси, өлгөн-дөн кийинки же туулганга че-

йинки жайгашуу орду, ал деген – образ, уруунун ички жан дүйнө көрү-

нүшү. Ошол эле учурда «өмүр дарагы» дегенде дүйнө курулушу, дүйнө-

нүн модели, асманды жер менен байланыштыруучу жана асманга тирөөч 

катары кызмат кылуучу түркүк эсебинде түшүнүлгөн. Алсак, баатырдык 

«Манас» эпосунда «өмүр дарагынын» өз алдынчалуу аналогу катары 

байланыштыруучу жана уюштуруучу өзөк катары Манас өзү чыгат, 

анын айланасында бүткүл мейкиндиктик-мезгилдик континуум түзүлүп 

калыптанат. Үч тепкичтүү дүйнөнүн болумушунун бардык чөйрөлөрүн 

байланыштыруу менен Манас, анын образы дүйнөнүн бирдиктүүлүгү-

нүн, бир эле учурда анын өзөгү жана борбору болуп эсептелинет: «Ас-

ман менен жериңдин, тирөөсүнөн бүткөндөй» [15. 148]. 

Манастын образы мына ушундайча «эпосто дүйнөнүн мейкиндик-

тик түзүмүн символдоштурат. Тигинен үчтүк ажырымдоо (жогорку – 

орто чени – төмөнкү; демек: баш – дене – буттар) динамикалык бүтүндүк 

тууралуу түшүнүккө идеалдуу жооп берет жана ушундан улам үчтүктү: 

келип чыгууну – өнүгүүнү – төмөндөөнү көңүлгө алуучу ар кандай про-

цесстин модель-схемасы катары каралышы ыктымал» [2. 75]. Айтмакчы, 

эпосто дүйнөнүн мейкиндиктик-мезгилдик модели анын борбору катары 

келчү негизги космологиялык объектилери аркылуу ачылат. Дүйнөнүн 

ушул моделинин чектеринде адамдын дүйнөсү жаратылыштын дүйнөсү 

катары чыгат, б.а. анда табияттык кубулуштар туруктуу адамдык таж-

рыйбанын терминдеринде, ал эми адамдык тажрыйба космикалык кубу-

луштардын терминдеринде ойлонулат. 

Көрүп турганыбыздай, абстракташтыруунун жана жалпылоонун 

жетилбегендиги дүйнө тууралуу фантастикалык көз алдыга келти-

рүүлөрдүн келип чыгуу мүмкүнчүлүгүн берди, булардын негизинде миф 

өнүгүү алды. Түзүмдүн чың болуусуна жетишилди, ал коомдо кабалдан-

ган моделге ылайык гана аракеттенүү мүмкүнчүлүгүн берди жана жеке 

адамды бөлүп четтетпеди. Мына ушунда – мифтин күчтүүлүгү жана ал-

сыздыгы, мифологиялык аң-сезимдин карама-каршылыктарынын бири, 

себеби миф тажрыйбаны жалпылады, адамга жаратылыш менен күрө-

шүүгө көмөктөштү жана бир эле учурда артка тартып турду. 



234 
 

Ошону менен бирге, жогоруда келтирилген мисалдар мифология 

жаратылыштын жана коомдун ар кыл түрдүү кубулуштарын адамдык 

абстрактуу түшүндүрүүнүн биринчи аракети болгону тууралуу күбөлөн-

дүрөт, б.а. мифтерде объективдүү мүнөздөгү маалыматтар акырындык 

менен чогулуп баштаган жана дүйнөнү түшүндүрүүнүн алгачкы аракет-

тери жасалган. Адамдардын байыркы ой жүгүртүүсү адамдын реалдуу 

билимдерин толуктоо менен дүйнөнүн сүрөттөлүшүн түзүүгө жетишкен. 

Ушунда дүйнөнү «анык болууга» жана «мүмкүн болууга» ажырымдоо 

жүргөн. Бул коомдун керектөөлөрүндөгү жана мүмкүнчүлүктөрүндөгү 

айырмачылыкты чагылдыруучу реалдуу ажырымдоо дүйнөнү кийинки 

иреттештирүүнүн жана космизациялоонун негизи болду. 

Албетте, байыркы адам теоретик болгон эмес, бирок бул анын ой 

жүгүртүүсүнүн логикалык эмес мүнөздү алып жүрөрүн билдирбейт. Ба-

йыркы адамдын ой жүгүртүүсү жупуну диалектиканын элементтерин – 

окшоп калууну, бирдейликти, нерселердин жана кубулуштардын байла-

нышын өзүнө камтыйт. Бул тууралуу кыргыздардын көптөгөн мифтери 

күбөлөп турат, аларда адепки ички туюмдук диалектикалык көз алдыга 

келтирүү чагылдырылган. 

Байыркы адам өзүнүн жашоосун баарыдан мурда кыймыл катары 

туюнуп-сезет жана курчап турган анык болуу ага түбөлүктүү кыймылда 

болуучу, аны тегеренип «бийлеген» процесс, кубулуш эсебинде кабыл-

данат. Бардык нерселер жана кубулуштар тынч турган абалда эмес, кый-

мылда болушат. Мифтерде мифтик аталган доордун окуялары баянда-

лат, анда дүйнө такыр башкача эле, ал кезде дүйнөдө ар кыл түрдүү ук-

муштуу окуялар болуп турган, эң эле ар түрдүү жандыктар жана нерсе-

лер бир паста ар башкача кубулууга жөндөмдүү болучу. Жарык караң-

гылык менен күрөшөт, күндүзү түндөн келип чыгат, жылуулук суукту 

жокко чыгарат, жай кышты жеңет [20] ж.б. М.И.Шахнович ушуга байла-

ныштуу төмөндөгүдөй деп жазат: «Мифтерде карама-каршы башталыш-

тар – жарык жана караңгылык, күндүзү жана түн, жай жана кыш, өмүр 

жана өлүм өзгөчө айкын чагылдырылган, булар ич ара дайымкы каршы-

лашууда болушат, жаратылышта кыймылдын булактары катары кели-

шет жана бирде бир тарабы, башка жолу экинчи тарабы үстөмдүк абалга 

жетишишет. Кубулуштардын бул бүткүл жалпы өзгөрүлмөлүүлүгү туу-

ралуу кө алдыга келтирүү миңдеген жылдардын тереңине кетет, ал кезде 

адамдар бардыгы кубулуп өзгөрүлөрүнө ишенишкен, б.а. башка болуп 



235 
 

өзгөрүү жөндөмдүүлүгүнө ээлик кылып, анын өзгөчөлүктөрүн өзүнө 

алууга жетишишкен» [19. 38]. 

Демек, бул айтылган жаратылышты бүтүндүк кабылдоо дегенди 

билдирет, ал өзүнө бул кабылдоонун субъектисин камтыйт, маңызында 

дүйнөгө карата стихиялык-диалектикалык аңдап-туюнуунун адепки 

ачыкталышын түзөт. Мифологиялык ички туюмдук-диалектикалык аң-

дап-туюнуу калыптануудагы абстракциялардын өнүгүү деңгээлин (өзү-

нүн проблематикасы, курулуусу менен ж.б.) көрсөтүп бергени менен 

баалуу, бул аларды диалектиканын адепки тарыхынын эң бир маанилүү 

булактарынын бири кылды. Байыркы кыргыз мифологиясынын бул мү-

нөзү адамдын жаратылыштын үстүнөн болгон бийлиги тууралуу, ошон-

дой эле байыркы адамдардын руханий жашоосунда инсандык башта-

лыштын түзүлүүсү тууралуу күбөлөйт. 

Курчап турган жаратылыштык чөйрө адамдык практиканын объек-

тиси катары гана эмес, материалдык жыргалчылыктын булагы катары, 

ошондой эле адамдын жашап туруусунун шарты катары баалуулук бо-

луп эсептелинет. Жаратылышка карата мамилеге байланыштуу адамдын 

руханий байлыгы ачыкталат, инсандын дүйнөнү кабылдоодогу турмуш-

тук позициясы жана реа-листтик башталыштары түзүлүп калыптанат, 

адеп-ахлактык жана эстетикалык муктаждыктар таап чыгылат. Ушундан 

улам миф жаратуучулукта эң эле маанилүүлөрдүн бири болуп экология-

лык аспект эсептелинери фактысын белгилеп кетүү керек. Миф жара-

туучулук өзүнүн түздөн-түз максаты кылып адамда сузуп бүткүс су-

луулуктун жана да материалдык жана руханий жыргалчылыктардын бу-

лагы катары жаратылышка карата сарамжалдуу мамилени калыптанды-

рууну койгонун чоң даражадагы ишенимдүүлүк менен белгилеп кетсе 

болот. Бул ойдун тууралыгынын бекемделиши катары байыркы «Кожо-

жаш» баянын [13] келтирмекчибиз, анда өз уруусунун колдоочусу Су-

речкинин тукумун курут кылып кырууга дити барган башкы каармандын 

анык трагедиялуу тагдыры жаратылыш күчтөрү менен адамдын орто-

сундагы кагылыштын мыйзамченемдүү натыйжасы катары аңгемеленет. 

Кожожаштын адам менен жаратылыштын ортосундагы орун алып кел-

ген гармонияны бузган иш-аракеттери жалпы эл тарабынан терс бааны 

алат. Башкача айтканда, эпосто кыргыздардын табияттын алдын алып 

болбогон күчтөрүнө карата коркуу мамилеси жана биздин ата-бабалары-

быздын бир эле учурда жаратылыш акылга сыйбаган кадамы үчүн өч 



236 
 

алып, сарамжал, аяр мамилеси үчүн жолун ачат деген караңгы түшүнүгү 

чагылдырылган, дегинкиси, жаратылыш – жыргалчылыктардын гана бу-

лагы эмес, ошондой эле адамдын руханий жана денелик аманчылыгы-

нын негизи дагы. 

Курчап турган чөйрөгө карата аяр мамиле тууралуу, жердеги бардык 

жандууну сактап-коргоо тууралуу гуманисттик ойлор ошондой эле 

«Тоотай мерген жана үч аркар» мифинде чагылдырылган [14]. Анда Тоо-

тай мергенчинин жаныбарларды кырып-жоюуга багытталган, билип ту-

руп жасаган иш-аракети жаман нерсе катары бааланат. Элдин аңдап-

туюнуусу боюнча жердеги бардык тирүү жандыктар өз ара байланыштуу 

жана бири-биринен көз каранды. Жаратылыштагы бардык жандыктар 

пайдалуу, анда пайдасызы жок. Адамга коркунучтун негизги себеби бо-

луп гумандуулуктун, ич ара сыйдын жоголушу эсептелинет. Адамдар 

менен жаратылыштын ортосунда анын жоктугу дисгармонияга алып ке-

лет. 

Байыркы адамдар табияттан тышкары күчтөр бардыгын көрүп туру-

шат, алар ар кандай тирүү жандыктын колдоочусу жана кайгысын бөлү-

шүүчү боло алышат деп ойлошкон. Алсак, кыргыздарда мифологиялык 

түшүнүк жашап келген, андагыга ылайык айбанаттардын ар бир түрүнүн 

өзүнүн колдоочусу болгон. Мисалы: Камбар-ата – жылкылардын кол-

доочусу, Ойсул-ата – төөлөрдүн колдоочусу, Чолпон-ата – койлордун 

колдоочусу, Зеңги-баба – уйлардын колдоочусу, Чычаң-ата – эчкилер-

дин колдоочусу ж.б. 

Биздин ата-бабалар өздөрүнүн жаратылыш кубулуштары тууралуу 

эң эле жөнөкөй, жупуну түшүнүүлөрүнө карабай, адамдын айбанаттар 

дүйнөсү менен өз ара тыгыз мамиледе болуусу өздөрүнүн жашап ту-

руусунун кепилдигинин бири экенине бекем ишенимде болушкан. Ошол 

себептүү алар бүткүл күчү жана ык-амалдары менен үй жандыктарынын 

санын арттырууга аракеттенишкен. А качан адамдык каалоолоруна ка-

рабай табигый кырсыктардан улам мал массалык кыргынга учурага-

нында, адамдар колдоочу карыя бабасынан жардам сурашкан. 

Айтылгандардан көрүнүп тургандай, миф жаратуучулукта жараты-

лышка карата мамилелердин моралдык-психологиялык негиздери өз-

гөчө маанини алат жана алардагы негизги өзөк катары баалуулук мамиле 

чыгат. Мифте инсанды өнүктүрүүнүн келечектүүлүгү менен өз ара бай-



237 
 

ланышта жаратылышты коргоо жана өнүктүрүүнүн эртеңкисин өзгөчө-

лүү көрүү түзүлүп калыптанат, адамдардын экологиялык аң-сезими 

ачыкталат, ал коомдун жана жараты-лыштын өз ара аракеттенишүүлөрү-

нүн багытын өзгөртүүсүнүн объективдүү мыйзамченемдүүлүгүнүн 

ачыкка чыгышы катары аракетте болот. 

Демек, биз кыргыз элинин анын руханий маданиятынын эң эле маа-

нилүү, зарыл элементин түзүүчү мифологиясын карадык. Анда биздин 

ата-бабаларыбыздын дүйнөгө болгон көз караштарынын тарыхый баш-

тапкы формасы чагылдырылган, ал негизинен ички туюмдук натыйжа 

катары чыгат, чындыкты издөөдө башынан кандайдыр бирдиктүү жана 

принцибинде ажыра-тып болгус нерсе мисал дайым эле акырына чейин 

аңдап билине бербейт. 

Мифтерде практикалык-руханий өздөштүрүүнүн натыйжасы ка-

тары дүйнөнү таанып-билүүнүн айкындык-туюмдук ыкмасы аракетте 

болот, мында дүйнөнүн сүрөттөлүшү айкын кырдаалдан абстракташты-

рыл-ган түшүнүктөрдүн формасы катары эмес, эмоционалдык-баа-

луулук баалардын суммасы катары көрүнөт. Анык болууну өздөштү-

рүүнүн мифологиялык ыкмасында байыркы адам өзүн жаратылыштан 

бөлүп карабайт, алардын курчап турган дүйнөнү кабылдоосу жана алар 

менен жаратылыштын ортосундагы органикалык байланыш ачык диф-

ференцирленген мүнөздү алып жүрбөйт. Так ушул себептен мифология, 

миф жаратуучулук сөзсүз өзүнө зарылдык катары өбөлгөнү жана мын-

дай кыялдык, фантастикалык өбөлгөнүн, жадесе дүйнөгө болгон көз ка-

рашты түзүүчү сарамжалдуу эмес элементтердин сөзсүз келип чыкчу на-

тыйжасы, бирок убакыттын өтүшү менен ушул дүйнөгө болгон көз ка-

раштын: жашоого, чындыкка болгон эрктүүлүктүн, жалпылоого жана 

образдуу ойлонууга жөндөмдүүлүктүн өзөгүн түзүүчү так ушул са-

рамжалдуу жагдайлардын болушунан улам орду менен чечилчү катары 

кабылданат. 

Мифология – бул байыркы адамдардын бул же тигил кубулуштар-

дын себептерин, алардын ички байланышын, жаратылыштын жана 

коомдун кыймылдаткыч күчтөрүн аңдап-билүүгө деген аракети. Бир эле 

учурда бул – жаратылыш күчтөрүнө ээлик кылуу жана башкаруу макса-

тында дүйнөнү түшүндүрүү ыгы. Мифтерде бул же тигил формада элдин 

таанып-билүүчүлүк, практикалык жана руханий тажрыйбасы топтошту-



238 
 

рулган, б.а. адамдардын аларда болумушту философиялык аңдап-би-

лүүгө, башталышы, бүткөн жери жок түбөлүктүү агым катарындагы 

дүйнө, дүйнөнүн материалдык баштапкы негизи, жаратылыштык жана 

социалдык кубалуштардын карама-каршылыктуулугу жана өзгөрүлмө-

лүүлүгү тууралуу түшүнүүлөргө карата жолдорду издөөсүнүн издери 

орун алган. 

Демек, мифтер адепки түшүнүктөр катары философиянын алдын-

дагы жалпылоолор жаралган, булар дүйнөнүн башаламандыгын аңдап-

туюуудан бошонуунун узакка уланышында, абстрактуу ойлонуунун 

өнүгүү процессинде философиялык категориялардын: мейкиндиктин 

жана мезгилдин, себептин жана натыйжанын, мыйзамченемдүүлүктүн 

жана кокусунан болчунун ж.б. калыптанып бутуна туруусу үчүн баш-

тооч, чекит катары кызмат кылышкан. 

«Мифтерди жактырган адам кайсы бир өлчөмдө философ болуп 

эсептелинет, себеби миф таңыркоону жараткан нерселерден улам түзү-

лөт» [6. 24], – деп эсептеген Аристотель. Бул адилеттүү ойду көңүлгө 

алуу менен төмөндөгүнү белгилеп кетсе болчудай, себеби кыргыз эли-

нин негизинде адамдын дүйнөнү жана өзүн түшүнүүгө умтулуусу жат-

кан мифологиясын анын социалдык-философиялык оюнун өнүгүүсүнүн 

өбөлгөсү, баштапкы тепкичи катары кабылданмакчы. 

 

Адабияттар: 

1. Абрамзон С.М. Очерк культуры киргизского народа. – С. 16. 

2. Акмолдоева Ш.Б. Древнекыргызская модель мира (на материа-

лах эпоса «Манас»). – С. 75. 

3. Акмолдоева Б.Б. Коневодство в системе традиционного хо-

зяйства киргизов (конец XIX – начало XX в.). – Фрунзе, 1989. – С. 171. 

4. Байжигитов К. Кыргыз мифтери, уламыштары жана легенда-

лары. – Фрунзе, 1985. – 11–45-б. 

5. Бартольд В.В. Киргизы: Исторический очерк // Соч. в 9 т. Т. 2. 

Ч. 1. – М., 1963. – С. 475. 

6. Бекбоев А., Тогусаков О. Мифическое сознание: необходи-

мость и случайность // Из истории социально-философской мысли на-

родов Востока. – С. 24. 



239 
 

7. Бекбоев А., Тогусаков О. Мифическое сознание: необходи-

мость и случайность // Из истории социально-философской мысли на-

родов Востока. – Фрунзе, 1989. – С. 28. 

8. Гегель. Сочинения. Т. 9. – М., 1932. – С. 82. 

9. Давлетов К.С. Фольклор как вид искусства. – М., 1966. – С. 86. 

10. Жирмунский В.М. Тюркский героический эпос. – Л., 1974. – 

С. 79. 

11. Кляшторный С.Г., Басипов В.Н., Потапов Л.П. Тюркоязычных 

народов мифология // Мифы народов мира: Энциклопедия. В 2 т. Т. 2. 

– М., 1992. – С. 536–537. 

12. Кессиди Ф.Х. От мифа к логосу. – М., 1972. – С. 41. 

13. Кожожаш: Эпос. – Бишкек, 1996. 

14. КР УИАнын кол жазмалар фондусу. – Инв. № 180. 

15. Манас: Эпос / Сагынбай Орозбак уулунун варианты. 2-китеп. 

– Фрунзе, 1980. – 148-б. 

16. Пивоев В.М. Мифологическое сознание как способ освоения 

мира. – С. 33. 

17. Токарев С.А., Мелетинский Е.М. Мифология // Мифы народов 

мира: Энциклопедия. В 2 т. Т. 1. – М., 1991. – С. 15. 

18. Худяков Ю.С. Кыргызы в Центральной Азии // Вопросы этни-

ческой истории киргизского народа. – С. 29–40. 

19. Шахнович М.И. Первобытная мифология и философия: пре-

дистория философии. – С. 38. 

20. Эр Төштүк. Эпос. – Бишкек, 1996. 

  



240 
 

Апсаматова Эльвира Джумабековна,  

кандидат философских наук, доцент  

кафедры философии, теории и истории культуры  

института социально-гуманитарных наук  

КНУ имени Ж. Баласагына 

Байбосунова Гулзат Усонбековна,  

старший преподаватель 

кафедры философии, теории и истории культуры  

института социально-гуманитарных наук  

КНУ имени Ж. Баласагына 

 

ФИЛОСОФИЯ НАЦИОНАЛЬНОГО ДУХА  

В КОНТЕСТКЕ ГЛОБАЛЬНЫХ ВЫЗОВОВ  

Кыргызская национальная философия, являясь неотъемлемой 

частью духовной культуры, представляет собой уникальное явление, 

формирующееся на основе традиционных ценностей, исторического 

опыта и самобытного мировоззрения народа. На протяжении всего 

своего существования она не только формулирует, но и стремится ре-

шать фундаментальные мировоззренческие задачи, отражая поиски на-

ционального самосознания и осмысления смысла коллективного бытия. 

В этом процессе проявляется интенция самосознающего духа, который 

формирует основы национальной идентичности, определяет принципы 

общественного устройства и ориентиры духовного развития [1]. Нацио-

нальная философия кыргызского народа выражается в многообразии 

своих форм – от устной эпической традиции и народной мудрости до 

современных философских концепций, определяющая роль кыргызской 

культуры в глобальном контексте. Так, кыргызская философская мысль 

неразрывно связана с историческими судьбами народа, его культурными 

ценностями и социальными трансформациями. Она представляет собой 

живой процесс самопознания и самовыражения, позволяя каждому по-

колению находить ответы на ключевые вопросы бытия в условиях ме-

няющегося мира. 

В эпоху современных глобальных вызовов и трансформаций кыр-

гызская национальная философия, как было отмечено выше, продол-

жает играть ключевую роль в формировании мировоззрения народа, 



241 
 

обеспечивая идейную преемственность и поддерживая целостность на-

ционального сознания. Осмысление исторического пути, духовных цен-

ностей и социально-политических ориентиров становится особенно 

важным в процессе государственного строительства и определения ст-

ратегических направлений развития страны. Именно на этой основе воз-

никла необходимость в разработке концептуального документа, который 

бы не только отражал фундаментальные принципы национального са-

мосознания, но и стал идейным ориентиром для будущего развития 

Кыргызской Республики. Таким документом стала, утвержденная Ука-

зом Президента Кыргызской Республики от 18 декабря 2024 года, Докт-

рина «Национальный дух – мировые высоты», далее доктирина направ-

ленная на выработку «идей, которые будут способствовать объединению 

граждан нашей страны в единое целое, возродят веру в светлое будущее, 

усилят гражданский патриотизм, национальный дух, дадут ему новое 

дыхание, откроют путь к новым инициативам»[7]. Доктрина представ-

ляет собой стратегический документ, определяющий идеологические и 

ценностные ориентиры развития Кыргызской Республики в современ-

ном мире. Она основана на принципах единства, исторической преемст-

венности и инновационного мышления, направленных на укрепление 

национальной идентичности и социальной консолидации общества.  

Доктрина включает в себя ключевые направления, среди которых 

необходимо особо отметить: 

1. Формирование общенационального мировоззрения, основан-

ного на уважении к истории, культуре и традициям кыргызского народа. 

2. Развитие гражданского патриотизма, поддержка инициатив, 

способствующих укреплению социального единства. 

3. Внедрение образовательных программ и культурных проектов, 

направленных на популяризацию национальных ценностей среди моло-

дежи. 

4. Усиление международного имиджа Кыргызской Республики 

как страны с богатым культурным наследием и прогрессивными взгля-

дами на будущее. 

В рамках реализации Доктрины предполагается разработка госу-

дарственной программы действий, включающей законодательные ини-

циативы, образовательные реформы и проекты по развитию гражданс-

кого общества. 



242 
 

В контексте данного исследования хотим обратить внимание на тео-

ретические основы и терминологическое значение понятия «националь-

ный дух». Духовность, формирующая общественное и индивидуальное 

сознание, тесно связана с понятием «национального духа», который оп-

ределяет основные направления развития этноса, его отношение к тра-

дициям, инновациям и глобальным процессам. Национальный дух не 

только закрепляет уникальные особенности культуры, но и служит фун-

даментом для построения устойчивой идеологической системы, способ-

ной отвечать на вызовы времени. Именно эти идеи легли в основу Докт-

рины «Национальный дух – мировые высоты», направленной на укреп-

ление национального самосознания, сохранение культурного наследия и 

выработку стратегий для устойчивого развития Кыргызской Респуб-

лики. Доктрина акцентирует внимание на значении духовных ценностей 

и этнокультурных традиций как ключевых факторов, способствующих 

консолидации общества и формированию его будущего. 

Концепция «национального духа», разработанная в трудах немец-

ких философов XVIII – начала XIX века И.Г. Гердера, И.Г. Фихте, Ф.К. 

фон Мозера, братьев Якоба и Вильгельма Гримм, Г.В.Ф. Гегеля, стала 

важной категорией для понимания механизмов исторического и культур-

ного развития народов. В философии немецкого классика Г. Гегеля на-

циональный дух рассматривается как культурно-историческая проекция 

Абсолютного Духа, определяющая ход истории через диалектическое 

противоборство различных народов. Национальный дух находит своё 

выражение в религии, искусстве, правовой системе, политике и филосо-

фии, оказывая влияние как на формирование коллективного самосозна-

ния, так и на развитие индивидуального духа каждого члена общества. 

Согласно этой концепции, государство выступает не просто как полити-

ческая структура, а как объективированное выражение национального 

духа [2], институциональная форма существования народа, отражающая 

его ценности, традиции и мировоззрение. Именно через государство на-

циональный дух получает возможность реализовывать себя в праве, со-

циальной организации и историческом процессе. 

Концепция И. Г. Гердера о «народном духе» сыграла ключевую роль 

в развитии идей этнокультурной идентичности и национального само-

сознания. В своем труде «Идеи к философии истории человечества 

1784–1791 гг.» [3] он подчеркивал, что язык, обычаи и исторический 



243 
 

опыт народа являются основополагающими элементами его самобыт-

ности. Настоящая культура, по Гердеру, не должна быть заимствованной 

или навязанной извне, а должна рождаться из народных корней, отражая 

жизнь, ценности и мировоззрение простого народа, а не элиты. Данные 

идеи сохраняют актуальность и сегодня, особенно в контексте сохране-

ния и укрепления национальной идентичности в эпоху глобализации. В 

Кыргызстане вопросы этнокультурной самобытности, роли языка и тра-

диций в формировании общественного сознания приобретают особое 

значение в свете необходимости консолидации нации и укрепления ду-

ховных основ общества. 

Язык играет особую роль не только как средство коммуникации, но 

и как ключевой элемент формирования национального сознания. Гердер 

называл его «печатью нашего разума», подчеркивая его фундаменталь-

ное значение в развитии мышления и культуры. В своем трактате «О 

происхождении языков» («Abhandlung über den Ursprung der Sprache», 

1772) он объяснял многообразие языков естественным процессом разде-

ления народов, приводящим к возникновению уникальных языковых 

систем, отражающих специфику их мышления и образа жизни. По мне-

нию философа, язык не является статичной системой — он развивается 

вместе с народом, адаптируясь к новым условиям, способам познания и 

мировоззренческим изменениям. С каждым историческим этапом язык 

претерпевает трансформации, становясь не только средством выражения 

мыслей, но и инструментом, формирующим способы мышления и восп-

риятия мира. Гердер тем самым подчеркивает, что «в каждом новом мире 

– новый язык, каждая нация имеет свой национальный язык... Язык ста-

новится Протеем (многоликим существом – от имени древнегреческого 

бога, постоянно меняющего свой облик) на круглой поверхности земли» 

[4, c. 163]. 

Эти идеи находят свое отражение и в Доктрине, где язык рассматри-

вается как важнейший фактор существования государственной целост-

ности и сохранения национальной идентичности: «…в Кыргызской Рес-

публике государство и государственный язык тесно связаны между со-

бой – они взаимно обуславливают существование и развитие друг друга» 

[7]. В условиях глобализации сохранение и развитие кыргызского языка 

становится одной из ключевых задач укрепления национального само-

сознания, передачи культурных ценностей и исторической памяти. Язык 



244 
 

не просто объединяет народ, но и направляет его духовное развитие, яв-

ляясь выражением национального духа, который, как отмечал Гердер, 

формируется в непрерывном процессе исторических и культурных из-

менений. 

И.Г. Фихте, развивая идеи Гердера, подчёркивал роль языка и куль-

туры как основ национального единства и духовного возрождения. В пе-

риод французской оккупации германских государств он видел спасение 

нации не только в политической борьбе, но прежде всего в укреплении 

национального самосознания, которое возможно через сохранение 

языка и реформу системы образования. В своем труде «Reden an die 

deutsche Nation» (1808) [9] Фихте призывал к сплочению народа вокруг 

национальной культуры и языка, рассматривая их как краеугольные 

камни этнокультурной идентичности. Для Фихте язык был не просто 

инструментом общения, а выразителем национального духа, средством 

формирования уникального мировоззрения народа. Он настаивал на 

том, что язык определяет мышление нации и является основой её внут-

ренней целостности. В этом контексте образование приобретает страте-

гическое значение, так как именно через него передаются национальные 

ценности, формируются гражданские добродетели и укрепляется куль-

турная самобытность народа.  

Фихте подчеркивал фундаментальную роль языка в формировании 

не только индивидуального сознания, но и целостности нации. В Чет-

вёртом обращении он говорил о «неизмеримом влиянии» языка на чело-

веческое развитие, утверждая, что язык не просто служит средством об-

щения, а проникает в самые сокровенные глубины души, формируя 

мышление и мировосприятие народа. В Тринадцатой речи он развивал 

этот тезис, заявляя, что истинные границы между государствами опре-

деляются не географическими или политическими факторами, а внут-

ренними – языком и культурой. По Фихте, народ, говорящий на одном 

языке, связан множеством «невидимых уз» и обладает способностью к 

глубокому взаимопониманию, что делает его единым целым. Этот прин-

цип служил основой для идеи национального единства, в котором язык 

и характер народа определяют его историческую судьбу и место в мире. 

В условиях угрозы культурной ассимиляции Фихте видел спасение гер-

манского народа в сохранении его языковой и духовной самобытности. 



245 
 

В эпоху современных вызовов сохранение и развитие кыргызского 

языка становится неотъемлемым условием укрепления национального 

самосознания, а система образования — важнейшим инструментом вос-

питания граждан, осознающих свою культурную принадлежность и ис-

торическую миссию. Подобно тому, как Фихте видел в языке основу соп-

ротивления ассимиляции и утраты идентичности, современная кыргызс-

кая государственная политика направлена на защиту и развитие нацио-

нального языка как фундаментального элемента духовного наследия и 

общественного единства. Эти идеи находят прямое отражение в Докт-

рине «Национальный дух – мировые высоты», в которой кыргызский 

язык рассматривается как ключевой элемент национального духа, опре-

деляющий культурные границы и обеспечивающий единство народа. В 

многонациональном государстве язык играет особую роль в консолида-

ции общества, передаче традиций и формировании общего мировоззре-

ния. В этом смысле принципы, сформулированные Фихте, сохраняют ак-

туальность и сегодня, когда сохранение и развитие национального языка 

– не просто культурная задача, а стратегическая необходимость для ук-

репления кыргызской государственности и национального самосозна-

ния. 

Вильгельм фон Гумбольдт, один из основоположников философии 

языка, внес значительный вклад в развитие идеи о неразрывной связи 

языка и «национального духа». В своих исследованиях он рассматривал 

язык не просто как средство коммуникации, а как живой, непрерывный 

творческий процесс, в котором отражается уникальное миросозерцание 

народа. Этот подход базировался на его детальных филологических и эт-

нографических исследованиях, начиная с изучения баскского языка, ко-

торый, по его мнению, мог пролить свет на древнюю историю, культуру 

и образ жизни басков. 

Гумбольдт был убежден, что язык является основой формирования 

национального сознания и важнейшим фактором этнической идентич-

ности. Он подчеркивал, что структура и особенности языка определяют 

не только способы выражения мыслей, но и саму логику мышления на-

рода. Его интерес к староиберийскому языку и его связи с романскими и 

американскими языками привел к развитию сравнительно-историчес-

кого метода в лингвистике и философии языка. 



246 
 

Гумбольдт рассматривал язык как фундаментальную основу форми-

рования нации, в которой воплощается самобытная внутренняя форма 

«духа народа» (Volksgeist). В его понимании язык не просто инструмент 

общения, а органически связанная с культурой и историей народа сис-

тема, которая формирует его мировосприятие. В работе «О сравнитель-

ном изучении языков применительно к различным этапам их развития» 

(1820) он подчеркивает, что «языкам свойственно собственное миро-

воззрение» (Weltansichten) [5, c. 248-249], а значит, язык не только отра-

жает реальность, но и задает способы ее осмысления. «Язык всеми тон-

чайшими нитями своих корней сросся с силой национального духа, и 

чем сильнее воздействие духа на язык, тем закономерней и богаче раз-

витие последнего… язык не просто внешнее средство общения людей, 

поддержания общественных связей, но заложен в самой природе чело-

века и необходим для развития его духовных сил и формирования миро-

воззрения» [5, c. 45-48]. Язык, по мнению Гумбольдта, является частью 

национальной идентичности: «Вместе с родным языком мы восприни-

маем как бы частичку нашей самости» [5, c.68-69]. Он утверждал, что 

язык – это не просто средство коммуникации, а естественное проявление 

духовной природы человека, необходимое для развития его мышления, 

восприятия мира и идентичности. 

В Доктрине язык рассматривается как ключевой элемент нацио-

нального духа и средство консолидации кыргызского народа. Как указы-

вал Гумбольдт, язык формирует самосознание народа, передает его куль-

турное наследие и создает уникальное мировоззрение. В этом контексте 

политика сохранения и развития кыргызского языка приобретает не 

только культурное, но и стратегическое значение, обеспечивая связь 

между поколениями, укрепляя национальную идентичность и способст-

вуя устойчивому развитию общества. Подобно тому, как Гумбольдт счи-

тал язык основой для постижения духа народа и его исторического пути, 

современная кыргызская философия и культурная политика рассматри-

вают кыргызский язык как фундамент национального сознания, опреде-

ляющий самобытность народа и его историческую миссию. Развитие и 

сохранение языка становится важнейшей задачей в укреплении нацио-

нального единства и культурного самосознания в условиях глобальных 

изменений. 



247 
 

Понятие «народного духа», которое стало ключевым элементом тео-

рии Гумбольдта о связи языка и духовного развития народов, берет свое 

начало во французской философии эпохи Просвещения. Французские 

мыслители второй половины XVIII века использовали этот термин для 

объяснения различий в национальных характерах, основываясь на при-

родных и исторических условиях. Одним из наиболее значимых трудов, 

посвященных этой теме, является работа Ш. Л. де Монтескье «О духе 

законов» (1748), в которой философ права и истории анализирует влия-

ние климата, законов, обычаев, правительства, религии и исторических 

факторов на формирование «общего национального духа нации» [10, p. 

225-246]. 

Идеи Монтескье нашли особенно живой отклик в политически 

раздробленных германских государствах. Вдохновленный его трудами, 

немецкий мыслитель Ф.К. фон Мозер в работе «О немецком националь-

ном духе» (1765) поднял вопрос о роли языка и культуры в формирова-

нии культурной идентичности народа [6, c. 225-246]. Эти идеи стали отп-

равной точкой для дальнейших исследований немецких философов – 

Гердера, Фихте, Гумбольдта и Гегеля, которые углубили понимание на-

ционального духа, его взаимосвязи с языком, культурой и государствен-

ностью. Таким образом, концепция «народного духа», зародившаяся в 

трудах французских просветителей, прошла долгий путь развития в ев-

ропейской философии и стала ключевым элементом философии нацио-

нальной идентичности.  

Можно сказать, что, опираясь на эти философские идеи, Доктрина 

«Национальный дух – мировые высоты» стремится актуализировать 

концепцию национального духа применительно к реалиям Кыргызской 

Республики. В ней заложен принцип осознания национального духа как 

фактора, во-первых, объединяющего народ, во-вторых, укрепляющего 

государственность и, в-третьих, направляющего развитие общества. 

Доктрина подчеркивает, что сохранение и развитие национального духа 

возможно только через системное укрепление духовных, культурных и 

социальных основ, отражающих уникальную историческую судьбу кыр-

гызского народа. 

Следующим шагом в понимании теоретических основ Доктрины 

является вопрос о внедрении и укоренении её положений в обществен-



248 
 

ном сознании народа, чтобы обрести свою жизнеспособность и дальней-

шую реализацию не только на бумаге в различных постановлениях и ак-

тах по реализации, но и стать действительно движущей и консолиди-

рующей силой народного духа. Так, для успешной реализации положе-

ний Доктрины необходимо четко определить её идеологическую основу. 

Вопрос об идеологии в современном кыргызском обществе остается 

открытым: с одной стороны, существует потребность в объединяющей 

национальной идее, способной сплотить граждан вокруг общих ценнос-

тей и целей, с другой – исторический опыт показывает, что навязанная 

сверху идеология нередко приводит к догматизму и отчуждению. 

Идеология как система взглядов и убеждений играет ключевую роль 

в формировании общественного сознания и государственного курса. 

Она определяет, каким видится будущее страны, какие принципы счи-

таются основополагающими и какие механизмы используются для их 

реализации. В этом контексте Доктрина «Национальный дух – мировые 

высоты» может стать концептуальной основой новой идеологической 

модели Кыргызстана, но для этого необходимо решить ряд фундамен-

тальных вопросов: какой должна быть эта идеология – национальной, 

гражданской или смешанной? На чем она будет базироваться – на тра-

диционных ценностях, модернизационных принципах или их синтезе? 

Насколько глубоко государство должно вмешиваться в формирование 

идеологического дискурса? Таким образом, принятие Доктрины подни-

мает более широкий вопрос – о необходимости формирования госу-

дарственной идеологии, её границах, содержании и механизмах реали-

зации. 

Идеология, как явление общественного сознания, подвержена тем 

же динамическим процессам, что и само сознание: она формируется под 

влиянием социальных, политических и культурных факторов, разви-

вается в ответ на вызовы времени, может обновляться и адаптироваться 

к новым реалиям или, напротив, утрачивать свою актуальность, стано-

вясь неэффективной и маргинализированной [8]. 

В силу своей изменчивости идеология требует постоянной интел-

лектуальной и организационной работы по её формированию, воспроиз-

водству, модернизации и распространению. Без систематической под-

держки и адаптации к современным условиям она рискует потерять 

влияние на общество, утратить способность консолидировать граждан и 



249 
 

направлять социальные процессы. Именно поэтому устойчивость и жиз-

неспособность идеологии зависят от того, насколько она способна отве-

чать на вызовы эпохи, отражать актуальные потребности общества и на-

ходить живой отклик в массовом сознании. 

Идеология в своих проявлениях представляет собой многослойное 

и разностороннее явление, охватывающее различные сферы обществен-

ной жизни – политику, экономику, право, культуру, мораль и религию. Ее 

изучению посвящены многочисленные научные труды и публикации, в 

которых исследуются механизмы формирования идеологических сис-

тем, их влияние на социальные процессы, а также способы трансформа-

ции и адаптации идеологии к изменяющимся условиям. 

В современной науке идеология рассматривается не только как со-

вокупность взглядов и идей, но и как социальный институт, инструмент 

мобилизации общества, средство легитимации власти и политического 

курса. В зависимости от исторического контекста и культурных особен-

ностей разных народов, идеологические концепции могут существенно 

различаться, что делает их изучение особенно актуальным в условиях 

глобализации и роста национального самосознания. 

Формирование целостной государственно-национальной идеологии 

всегда представляло собой сложную задачу для высших органов власти 

Кыргызстана, поскольку требует не только глубокого понимания об-

щественных процессов, но и учета исторических, культурных и полити-

ческих особенностей страны. Основная сложность разработки концеп-

ции новой государственной идеологии в условиях демократического 

развития заключается в том, что различие между её формами часто ос-

тается неосмысленным или недостаточно проработанным. В частности, 

необходимо четко разграничивать понятия «государственная идеология» 

и «национальная идеология», поскольку их смешение ведет к методоло-

гической неопределенности и концептуальной путанице. 

Государственная идеология представляет собой систему идей и цен-

ностей, которые официально поддерживаются и продвигаются госу-

дарственными институтами, служа ориентирами для политики, законо-

дательства и общественной жизни. Она формируется через политичес-

кие дискурсы, нормативные акты, образовательные программы и госу-

дарственную пропаганду. 



250 
 

Национальная идеология, в свою очередь, охватывает более широ-

кий спектр представлений, объединяющих народ в рамках общей исто-

рии, культуры, традиций и коллективного самосознания. Она возникает 

и развивается в обществе естественным образом, отражая исторический 

опыт, этническую самобытность и духовные ценности народа. 

Ошибочное отождествление этих понятий может привести к тому, 

что государственные идеологические инициативы будут восприни-

маться как искусственные и навязанные, а национальная идентичность 

– ограничиваться узкими рамками официальных установок. Поэтому 

для успешной разработки и внедрения идеологических концепций необ-

ходимо, с одной стороны, учитывать роль государства в формировании 

ценностных ориентиров, а с другой – признавать самостоятельность и 

динамичность национального самосознания. 

Нации являются носителями определённого комплекса идей, охва-

тывающего философские, экономические, политические, правовые, эти-

ческие и религиозные аспекты. В этих идеях они осознают себя как це-

лостные образования, определяют своё место в мире, формулируют свои 

интересы и обосновывают социально-политические устремления и 

действия. Каждый народ вырабатывает специфическую систему предс-

тавлений о своём прошлом, механизмах внутренней консолидации, спо-

собах сохранения единства, формах взаимодействия с другими народами 

и стратегических целях исторического развития. Эти представления не 

только отражают самосознание нации, но и выполняют функцию её 

ориентира в процессе социального и политического становления. Сово-

купность данных взглядов и ценностных установок, определяющих на-

циональную идентичность и стратегию коллективного развития, можно 

рассматривать как национальную идеологию. Она играет ключевую 

роль в формировании общественного сознания, объединяя различные 

социальные группы вокруг общих ценностей и целей, придавая смысл 

их историческому пути и направлениям будущего развития. 

Национальная идея представляет собой совокупность доминирую-

щих в национальном сознании представлений, с помощью которых на-

род осмысляет своё историческое предназначение, формулирует смысл 

своего существования и определяет стратегию своего развития. Она от-

вечает на фундаментальные вопросы о судьбе народа, его историческом 



251 
 

пути, роли в мировом сообществе, целях существования, культурной 

миссии и характере взаимоотношений с другими народами. 

В отличие от идеологий, которые могут формироваться искусст-

венно и целенаправленно конструироваться государственными структу-

рами или политическими элитами, национальная идея рождается естест-

венным образом. Она является результатом исторического опыта, духов-

ного развития и коллективного самосознания нации, отражая её уни-

кальные черты, ценности, традиции и устремления. Будучи динамичной, 

национальная идея может изменяться под влиянием времени, адаптиро-

ваться к новым вызовам и трансформироваться вместе с развитием об-

щества. Однако её главная функция остаётся неизменной – она служит 

идейным стержнем, объединяющим народ, укрепляющим его идентич-

ность и определяющим вектор национального развития. 

Национальная идея, выражающая смысл исторического существо-

вания народа, его культурную миссию, место в мире и стратегические 

ориентиры, является фундаментом для формирования целостной госу-

дарственной идеологии. Именно национальная идея формирует основу 

национального духа, который проявляется через язык, традиции, куль-

туру и систему ценностей общества. Так, можно с уверенностью сказать, 

что Доктрина «Национальный дух – мировые высоты» призвана вопло-

тить национальную идею Кыргызстана в конкретные концептуальные и 

программные положения, направленные на укрепление национальной 

идентичности, гражданского патриотизма и общественного единства. 

Она представляет собой осмысленный ответ на современные вызовы и 

служит инструментом консолидации общества вокруг общих ценностей 

и целей. 

Таким образом, принятие и реализация Доктрины становятся важ-

ным шагом на пути к устойчивому развитию государства, формирова-

нию целостной идеологии, основанной на историческом опыте и духов-

ных традициях кыргызского народа. Ее идеи позволяют не только сохра-

нить национальную самобытность, но и создать прочную основу для ин-

теграции Кыргызстана в глобальный мир как сильного и самодостаточ-

ного государства. 

 

 

 



252 
 

Литература: 

1. Апсаматова, Э. Дж. Онтология национальной идентичности в 

пространстве современных культур и цивилизаций / Э. Дж. 

Апсаматова // Известия Национальной Академии наук Кыргызской 

Республики. – 2023. – № S5. – С. 51-56. – EDN ZLIWZT. 

2. Гегель Г.В.Ф. Энциклопедия философских наук. М.: Мысль, 

1977. Т. 3. 

3. Гердер И.Г. Идеи к философии истории человечества. М.: 

Наука, 1977. 

4. Гердер И.Г. Трактат о происхождении языка. М.: Изд-во ЛКИ, 

2007.  

5. Гумбольдт В. фон. Избранные труды по языкознанию. М.: 

Прогресс, 1984. 

6. Мозер Ф.К. фон. О немецком национальном духе. 1765–1766.  

7. О Доктрине (Унгужол) «Национальный дух – мировые вы-

соты» от 18 декабря 2024 года УП №369 

https://cbd.minjust.gov.kg/230019498/edition/23327/ru?lang=ru 

8. Эволюция идеологии в контексте духовного наследия / А. К. 

Бабашов, А. Н. Смутко, Ш. К. Аалиева [и др.] // Социология. – 2024. – 

№ 10. – С. 178-185. – EDN PXAXCX. 

9. Fichte J.G. Reden an die deutsche Nation/ Johann Gottlieb Fichte. 

[5 durch ges. Aufl.], nach dem Erstdruck von 1808/ Mit einer Einf. Von 

Reinhard Lauth. Ham burg: Meiner, 1978. XLI. 

10. Nicholas Vazsonyi. Montesquieu, Friedrich Carl von Moser, 

and the «National Spirit Debate» in Germany, 1765–1767 // German 

Studies Review, Vol. 22. No. 2 (May, 1999).  

 

 

https://cbd.minjust.gov.kg/230019498/edition/23327/ru?lang=ru


253 
 

КОРУТУНДУ 

Заманбап илимий ачылыштар, маалымат агымынын өсүшү жана 

технологиялык чакырыктарга жык толгон ааламдашуу доору ар бир 

илимпозду артка кайрылып, өзү алектенген илим тармагы кандай 

жолду басып өткөнүн, учурда кандай абалда экенин жана кандай көй-

гөйлөр алдыга чыга тургандыгын талдоого түртөт. Ошондой эле, бул 

көйгөйлөрдү кантип чечүү керек деген маселелер да илимпоздордун 

көңүл борборунда турат. Мындай ой жүгүртүү айрыкча, тарыхый кыр-

даалдарда жана мамлекеттин маанилүү окуяларына байланыштуу өз-

гөчө мааниге ээ болот жана социалдык-гуманитардык илимдерден 

атайын изилдөөлөрдү күтөт. 

Ошондуктан, Кыргыз Республикасынын 100 жылдыгы жана Кыр-

гызстандагы илимдин флагманы болгон Ж. Баласагын атындагы Кыр-

гыз улуттук университетинин 100 жылдыгы белгиленип жаткан 

учурда, өлкөдөгү коомдук жана гуманитардык илимдердин учурдагы 

абалын жана басып өткөн жолун иликтөө зарыл. Бул маселелерди тал-

доонун алкагында, илим тармактарындагы негизги көйгөйлөрдү анык-

тоо жана болочок адистердин коомдук илимдер боюнча теориялык 

жана практикалык даярдыгын жогорулатуу маселеси өзгөчө актуал-

дуу болуп саналат. 

Ушул өңүттөн алганда, Ж. Баласагын атындагы КУУнун Социал-

дык-гуманитардык илимдер институтунун окумуштуулар жамааты та-

рабынан даярдалган «Кыргызстандагы социалдык-гуманитардык 

илимдердин абалы жана өнүгүүсү» аттуу монография коомдук илим-

дердин - философия, дин таануу, педагогика, социология жана башка 

илимий багыттардын кыскача болсо да басып өткөн жолун, калыпта-

нышын доорун, негизги маселелерин аныктоого арналган илимий эм-

гек болуп эсептелет. 

Бул монографиянын негизги артыкчылыгы жана илимий баа-

луулугу – учурдагы коомдук илимдердеги негизги маселелердин ке-

лип чыгуу себептерин, алардын тарыхый өнүгүшүн жана келечектеги 

багыттарын иликтөөдө жатат. Монографиянын мазмуну төмөнкүдөй 

актуалдуу маселелерди камтыйт: Гуманитардык илимдердин келечеги 

жана футурологиялык аспектилери; Кыргызстандагы улуттук рух ма-

селеси жана глобалдашуу шартындагы чакырыктар; Коомдогу терс 



254 
 

көрүнүштөр жана аларга философиялык көз караш; Педагогика или-

минин көрүнүктүү өкүлдөрү жана алардын илимге кошкон салымы; 

Дин таануу илимин окутууда топтолгон тажрыйбалар, кыргызстанда 

социология илиминин калыптанышы жана алардын азыркы абалы ча-

гылдырылган.  

Бул илимий эмгектен окурмандар төмөнкү маселелер боюнча ке-

ңири маалымат ала алышат: Ж. Баласагын атындагы КУУдагы Со-

циалдык-гуманитардык илимдер институтунун тарыхы; Гуманитар-

дык билимдин азыркы абалы жана анын келечеги; Кыргызстандагы 

педагогика илиминин өнүгүү тарыхы жана учурдагы абалы; Кыргыз-

стандагы жогорку окуу жайларында дин таануу билим берүүсүнүн та-

рыхы жана азыркы абалы; Кыргыз философиясынын методологиялык 

аспектилери; Кыргыз коомундагы улуттук нигилизмдин философия-

лык, этикалык жана тарыхый маңызы; Ааламдашуу шартында улуттук 

рух маселеси.  

Бул монография Кыргызстандагы социалдык жана гуманитардык 

илимдердин учурдагы абалын, алардын өнүгүү тенденцияларын жана 

негизги көйгөйлөрүн терең изилдеген илимий эмгек болуп саналат. 

Анда ар кандай илимий көз караштар камтылып, коомдук-гуманитар-

дык илимдердин актуалдуу маселелери кеңири талдоого алынган. 

Монография илимий кызматкерлер, педагогдор, студенттер, ма-

гистранттар жана аспиранттар үчүн баалуу булак болуп, коомдук 

илимдердин өнүгүүсүнө кызыккан окурмандар үчүн да пайдалуу маа-

лыматтарды сунуштайт. Бул илимий эмгек Кыргызстандагы гумани-

тардык илимдердин келечектеги багыттарын аныктоого негиз боло 

алат деп ишенебиз. 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

КЫРГЫЗСТАНДА СОЦИАЛДЫК ЖАНА  

ГУМАНИТАРДЫК 

ИЛИМДЕРДИН АБАЛЫ ЖАНА ӨНҮГҮҮСҮ 

 

СОСТОЯНИЕ И РАЗВИТИЕ  

СОЦИАЛЬНО-ГУМАНИТАРНЫХ НАУК  

В КЫРГЫЗСТАНЕ 

 

 

 

Компьютерная верстка Адилет Асанбеков 

 

 

Басууга 21.06.2025-жылы берилди. Офсет кагазы.  

Кагаздын ченеми 60х84 1/16 Times New Roman ариби.  

16 учеттук басма табак. Нускасы 300 даана,  

заказ № 28. 

 

Ж.Баласагын атындагы КУУнун “Университет” басмаканасы.  

Бишкек шаары, Манас проспектиси, 101. 




